LA NESCOMPOSICIAN DEL

MARXiSMO







Georges Sorel naci6 en Cherburgo,
Francia, el 2 de noviembre de 1847. Estudid
en la Escuela Politécnica de Paris y se
desempefié como ingeniero civil en el
Departamento de Puentes y Carreteras de esa
ciudad. Fue considerado, a principios del
siglo XX, como un tedrico audaz que logro
unir las concepciones de Marx, Proudhon y
Bergson. Impulsor del sindicalismo
revolucionario, Sorel terminoé siendo
apropiado por el fascismo de Benito

Mussolini; sus ideas también influyeron en el

pensamiento de Lenin. En la década del “60,

el interés de la filosofia de Georges Sorel fue
impulsado nuevamente, a partir de la
corriente anarcomarxista. Sorel muri6 el 4 de

septiembre de 1922, en Boulogne-Sur-Seine.







PARA TODOS



© @ & CREATIVE COMMONS

Esta obra se encuentra disponible en Acceso Abierto

para copiarse, distribuirse y transmitirse con propositos no
comerciales. Todas las formas de reproduccion, adaptacién y/o
traduccion por medios mecénicos o electronicos deberan indicar
como fuente de origen a la obra y su(s) autor(es).



Declaracion

Ediciones Godot estd comprometida en hacer libros ac-
cesibles para la mayor cantidad de consumidores posible,
sin importar sus capacidades fisicas o tecnologicas. Reali-
zamos todo el esfuerzo necesario para ofrecer libros acce-
sibles para personas con necesidades particulares, como
por ejemplo: dificultades visuales, auditivas, cognitivas

y/o motoras.

Con este fin, trabajamos para mejorar el uso general de

nuestros libros, usando guias como la especificacion EPUB

Accessibility 1.0, WCAG 2.0 Level A y Level AA.

Si tenés alguna pregunta o sugerencia acerca del uso de

este libro, por favor contactanos.




Funciones de Accesibilidad en este libro

Hemos trabajado con organizaciones, como por ejem-
plo: PUBLISHING@W3C, Inclusive Publishing y BISG pa-
ra verificar la usabilidad de nuestro contenido y asi poder
optimizarlo y mejorar tu experiencia. A continuacion en-
contraras una lista que te recomendamos leer.

Este libro ha sido mejorado para ser accesible y que

funcione con, por ejemplo, VoiceOver en iOS/macOS o

JAWS Screen Readers. Tené en cuenta que se hace un es-

fuerzo continuo para mejorar el soporte para otros tipos

de lectores de pantalla.










10



o S
& ﬁ\r\,’ )
’* "...J' B
é‘p ',

o f‘ 1‘»“?“. ;“" 2

AL
S A L
S OIS
s .” f..";\\l
RICHRL 40
LR
KR %
by

S
R &’
SR
e tosels @, 3 O‘Qg
...¢,¢:¢z:'%{¢¢*¢&:
X #.,.%&%’
Y% 3% 8% RS 'g«nw
. @‘%«rﬂ%"s AL SRS SKSBH 5K
‘' R ‘%3’4"‘*-’0,""& \-"Qﬁ*bt%"é*-*t @'*«"0; K
e 2K ORER %;ﬁ«‘wﬁf\-:%.r *ﬁ&ﬁ&»‘%& O
S SRR e K o5 ‘é@m AR SR RS
2K Q.,;W.;’ "0, 2R R ¢k qm, 2 4% % ‘h’, g &.{}‘, q..%
SOEES *&%%‘sw*ﬁ-@fﬁ:@#@ K ¢-z~:%¢:»¢f 5%
0-%*"1\‘ ,’,w‘!‘\‘@g"fé.s\‘" "\\ ’4‘\‘*“4‘, ""\.\*.\\ %c{"f ""\ f., t‘\.f,* *"t’ 'c\\:*”' 0~
KA % 2 %ﬁ'#@m"ft;«. %*-xsto-,'t 9, AR KR vé«..&,,-.g. RLX
%,'%.%Og‘,, ..,.@' 202 > N a,.@ s R s..'q.% g__,‘t, O t..f‘ 4, % X 0& >
o , \\}-b\,-.ﬁ.*."aﬁ 'q\.f' -@o\qatq'g’\t XX \‘#“‘4,01 WS o
%‘ﬁ%, *{..“,’ %ﬁ@"f‘ ", \.{ff' .", W \-" !\"\~_ "\\‘fg‘\ “’t", Ay f’ o "4, \" {. \_,‘f‘ i
2SS %mw%}%‘\ 05 »@s}«t«&:w W }%ﬁ-«%ﬁm’
S SBEN B % *«aﬁvﬁw BREXA s QUK 5 K585
‘o“ﬁ«»ff 8 R '-se».«?ve KRR % ,*‘.:w‘.\ RN e <3 D o5
%.@* @&a ;g»e&;;:»&%& %s@%.fg}:;@@* \?@:@'»
9:2:5%; SR e RTK o,’s‘%%%*'&w%@,,m NFA S
. ~.¢o¢‘.¢“ O3 x¢, o,:,&,;, o Ve ad SK = s@p* 5 A X
2 S oS 0 4% XK
-'¢‘*-f":¢&a’%**~?¢, SR P RS X S
c'-\.'oe-.—q;w@a v&sﬁﬁ%ﬁ;@&%* vf,-\t,‘g.
c‘}a:va\wm%@@w LR XS
5 q’i“-@"’ﬁ?’#ﬁ’ "'-"'"ﬁt%-'\ (PR X “"’%‘ﬂ"\
«,"f.;o\\ A Q,.;,g:@;@\_@-,, (K .‘{.‘.’-\,@ 3
1,\.,’ “!__'p ‘%;;s%‘ﬁ,'%%,. 4&'% . 2 ) ,‘}‘ ‘3.‘,.\
%g*{gﬁ%r :;«a,}%'s.@@«&\ ion %ﬂ,‘ﬂm
v.%-%% oo*mw-% 0,905 sie & R
"'9\;‘"’ 30 “«'t;-‘\“‘o LR %u"."- 5 " po PR S
S, SR K, S8 e, KK . om 0 MRS
O K *s.frws% *{%W.-%ﬂo Se ism ¥ S
"4’*.,\-?!,% -!’Q‘m‘ﬁt&#ﬁ&fﬁ X de rx ESS
9,7, 5 O KoL %&qm@&‘}, Ima ] S K
Q}'-.,Qo} Q”‘,sﬁﬁ‘?&‘;‘@ "».\5& de re .,_/'* 9
SIS ,-%%%uﬁ.»ﬂ» *m&p«@ s So XK i
; ﬁ\’,\&'g’b\.ﬁ?ﬂ%\s R e L
SIS % SO XS eorg 3
oq,a.m@ KA LS SRE G
20585 %‘$~@§‘¢; éﬁ&,%-%w&
»mm KR t@@afo R S5 %
CRLRS ;-&%‘»ﬁ% I 3
& d‘\‘ 0"\,‘4‘."’%" ’J‘ﬁ."n ierl ) K
’#;*t’} K “.‘r;\'}o,"s‘; \%ﬁ.\# SR, 25 ,\‘o@
‘!’*‘Q}‘%@"@%‘%‘%%‘\QQ SR X % SOy
“‘éﬁ% S e S '&xf*@- % SR SR RS
6,20 4% X %‘m«.&%ﬂ% *‘*&M
“}‘*«.‘4‘." oS & *%’s.*«.% "\%\ > Q&;‘ﬁ.‘-”*ﬂ'f S R
e«ﬁ»'&'w«r‘%‘*&,"’tﬁo‘ S *@a”%t*%%
*fws‘:-( a‘ﬁ'\?ﬁ%"%* ‘&%‘%‘*&.‘g&%«&%
XA @-zﬁ&%&%%‘* ’y‘*%’o;«'o.«%«.@ fq.«#,\
XASKD % ‘%"ﬁ‘"**‘»"' “‘%‘\‘ﬁ?ﬁ%‘*%ﬁ’#‘u‘ SO
‘b%"‘h’o ‘i'»!'f’o!’ft "ﬂ?\ﬁb KR e \."0,"'»’%"*"» 9,
AN IO SR, S W \;ﬂ,.*. RS R RS 5
,b‘% 8K %\:.“5.’0. ‘4$ % S MR RS KO A
%‘ﬂ*&, ‘*‘o"’&""’o‘%& \u‘f&“"/ \s" "&o"‘",,ftQ B i
X q-;\.%zz-:»w%%w%\.’qp@m* :w-a:m <
S 5 IR SR 05 *4.-% SR SO RO IR &
’#‘i‘»‘m"«% *~*¢~*v~’:-o.*~*ze %-’s*a‘b*» ﬁ’%:%‘ﬂ SN
Oa;«...:ag,'o.f;%ﬁ.‘a@r}efae%,-:»’t;’rd;«&»ﬁ&;to:
S, % KR K S, R ALK
‘\b‘,"q?w% 9 *ﬂ%&o‘%‘c& RS O 's.-.d'g'@ KB
~f~*~fo¢-a~m‘%-ww-; &’&@‘&%%
o‘*ﬂ‘%-",‘#@ ",’o&ﬁ{ ‘?*g'#‘}'-&%’%fﬂ¢%'\.{d}.*q,
¢.j=fota-3~.\:¢.m- XAZ {,%}.%%w.g.},% 4%@.;«{
’v”ﬁ"‘@"'&"& ’é’\*ﬂ'&%'%“‘@?ﬁ%\%-%'ﬂé
*&‘.’"‘\\‘" ‘a\;’“"%{%""\," sl ,"r"\t'g’-‘.‘\.%“.‘
%’o% fﬁ"g"éﬁf*t%%?’*:‘{f*\‘%’t‘"
SRR ~-?:-.%,—e~.*~%'~.¢@w %
SR s v.‘b\\g',»ﬁ
“ ’f J',”‘"‘"" \\ﬁ.‘ e
""%9‘4 :
&‘s {2
‘ -

11



12



Sorel, Georges. La descomposicion del marxismo. 1* ed. -
Ediciones Godot Argentina, 2015. Libro digital, EPUB.
ISBN 978-987-3847-50-9 1. Filosofia. I. Titulo. CDD 190

ISBN edicién impresa: 978-987-1489-75-6
La descomposicion del marxismo
Georges Sorel

Traduccion
Mikael Gomez Guthart

Correccion
Gimena Riveros

Disefio de tapa e interiores
Victor Malumian

© Ediciones Godot
edicionesgodot.com.ar
info@edicionesgodot.com.ar
Facebook.com/EdicionesGodot
Twitter.com/EdicionesGodot
Buenos Aires, Argentina, 2019
Digitalizado en EPUB3 por DigitalBe®
(FEB/2019).

13



Indice

Una interpretacion de Georges Sorel

14



Una interpretacion de

Georges Sorel 1

Por Julien Freund

L avia pe Groraes Sorel presenta pocos aspectos remarca-

bles. Naci6 el 2 de noviembre de 1847 en Cherburgo, en una
antigua familia normanda a la que también pertenecia el his-
toriador Albert Sorel, su primo. Estudio en el Liceo de Cher-
burgo, luego en el Liceo Rodin, en Paris, y en la Escuela Poli-
técnica. Tenia veintitrés afios cuando se produjo el hundi-
miento de 1870-1871 % algo que parecié haberlo marcado
mucho. (Mas tarde escribié un prefacio para una traduccion,
nunca aparecida, de La Réforme intellectuelle et morale, el
unico libro de Renan que verdaderamente aprecio). Hizo la
carrera de Ingeniero de Puentes y Caminos. En fin, una exis-
tencia tranquila. Sorel tiene cuarenta afios cuando redacta
sus primeros escritos tedricos; tiene sesenta y uno cuando
aparecen sus Réflexions sur la violence; la mas famosa, cuan-

do no la mas importante de sus obras.

Sorel quedara de hecho en la historia de las ideas como el
fundador en politica de la nocion de mito: “red de significa-
ciones” y “dispositivo de elucidacion que nos ayuda a perci-
bir nuestra propia historia” (Jules Monnerot, Inquisitions, Jo-

sé Corti, 1974). Es en 1903, en la Introduction a l’économie

15



moderne, cuando la palabra, con todo su sentido, aparece por
vez primera en su obra. Y es entonces cuando Sorel comien-

. « ’ . . »
za a enunciar su teoria de los mitos sociales”.

El mito es una creencia creada por el hombre, frecuente-
mente ligada a la cuestion de los origenes (se trata de moti-
var la accién por una genealogia ejemplar), que nace de un
choque psicolégico. No se remite pues al pasado, como ha-
bian creido los “primitivistas”, sino a lo eterno. El mito no
nos esclarece sobre lo que ocurrid, sino sobre lo que se pro-
ducira, sobre lo que se busca producir. Si es fecundo, si res-
ponde a la demanda colectiva, si es aceptado por la sociedad
en su totalidad, o por un segmento importante de esta, en-
tonces se renueva por si mismo: su socializaciéon va apareja-
da con su sacralizacion. El mito se sitiia mas alla de lo verda-
dero y lo falso, el bien y el mal, lo justo y lo injusto. Unica-
mente es fecundo, o no lo es. Tiene o no un valor operativo,
determina una actividad socio-pscicolégica o no la determi-
na. No podria pues ser refutado, sino simplemente aprobado
o reprobado. Esta es la razon, entre otras, por la cual Geor-
ges Sorel se guarda bien de “refutar” el marxismo (del que
denuncia no obstante su reduccionismo implicito) y prefiere
sefalar su poder mitico -hasta en lo que concierne en deter-
minados aspectos dudosos, cuya fuerza imaginativa y simbo-
lica sigue siendo real- para demostrar que él no se declara

“cientifico” mas que en la medida, precisamente, en la que la

16



“ciencia” constituye un mito de su época: el marxismo es
“mitico” desde el instante mismo en que se declara “cientifi-

»

Cco .

El verdadero problema para Sorel, no es tanto “encontrar
preceptos o incluso ejemplos, sino poner en acciéon fuerzas
capaces de hacer la conducta conforme a los preceptos y a
los ejemplos” (introduccion al Systéme historique de Renan).
“Sorel”, escribe Jules Monnerot, “busca la fuente colectiva,
luego la individual (é] admite intuitivamente e implicitamen-
te la inmanencia reciproca de lo social y de lo individual), de
las motivaciones psicoldgicas que son invencibles en un mo-
mento histérico determinado, invencibles dentro del aconte-
cimiento”.

Considerando que hay un vinculo, en cualquier colectivi-
dad, entre la calidad de los actos y la intensidad de las creen-
cias, Sorel, al contrario de Pareto, no ve en esas creencias un
“residuo” irracional del que haria falta desembarazarse, sino
por el contrario un “motor” que se debe investigar. Estudia
entonces las condiciones propias para hacer nacer el entu-

siasmo colectivo.

Aspira a lo “sublime”™: “no hay un limite sefialado para la
intensidad con la cual lo sublime puede apoderarse de noso-
tros. Lo que significa que un fin es sublime, es cuando, res-
pecto a ese fin, el peligro supremo no se toma en cuenta”
(Jules Monnerot). De ello resulta que la voluntad de superar-
se a uno mismo es indisociable del rechazo a un paradigma

de la seguridad, y que en cambio el predominio, en el seno

17



de una sociedad, de los valores de seguridad garantiza la im-
posibilidad de tal superacion. La decadencia empieza alli
donde lo sublime esta ausente. Ya que, dice Sorel, la sociedad
europea estd hecha de tal modo que inicia el declive tan
pronto como deja de superarse. Lo que lo lleva a identificar
como nacido de un mismo fenémeno historico el adveni-
miento del cientificismo, la muerte de lo sagrado y la desapa-
ricion de las aristocracias vinculadas al pueblo: “Lo sublime

esta muerto en la burguesia”.

Fue reivindicado en su época por Lenin y Mussolini. Esta
ambigiiedad, y no solo esta, es reveladora. Confirma que
Georges Sorel, precursor del socialismo francés, siendo adep-
to de esas cualidades aristocraticas y militares que denomina
las “virtudes quiriteas”, es probablemente el mayor teoérico

politico francés desde finales del siglo XIX.

Habriamos podido esperar en nuestros dias una especie de
resurreccion, o al menos un redescubrimiento, de Georges
Sorel, puesto que sus principales obras contintan siendo lei-
das, como lo demuestra por ejemplo la venta regular de las
Réflexions sur la violence, en la colecciéon “Le devenir social”,
que él fund6 y que yo dirijo en la actualidad bajo la forma de
una nueva serie. En efecto, diferentes aspectos de su pensa-
miento tendrian que haber seducido a aquellos que se consi-
deran actualmente como los portadores de un pensamiento
radical. En una época en la que no se deja de justificar la vio-
lencia, su apologia de la violencia tendria que haberle valido

el mayor éxito. En una época en la que se desprecia a la his-

18



toria para exaltar la utopia, su teoria del mito deberia haber-
le otorgado la mayor consideracion por parte de los lectores
jovenes. En una época, finalmente, en que se preconiza el
anarquismo, el rechazo a la autoridad, su concepcion del
anarcosindicalismo le habria atraido las mayores simpatias.
Ademas, jno es él, como la mayoria de los actuales lideres de
los movimientos izquierdistas, un burgués que se puso al
servicio del proletariado obrero? Sin embargo, pese a todos
esos aspectos de su pensamiento que le tendrian que haber
valido un nuevo favor, Sorel contintia siendo por asi decirlo
un desconocido en nuestra época, y a veces incluso es repu-
diado por los tedricos del izquierdismo en boga. Son Marx y
Freud quienes aparecen principalmente como las referencias
de los contestatarios. ;Se trata de una paradoja? O bien,
Jhay en los escritos de Sorel otras cuestiones que molestan e
incluso disgustan a los defensores de una ideologia que, en

muchos aspectos, se halla no obstante cercana a su analisis?

Es a esta cuestion que yo querria responder en el curso de
esta exposicion, que tratara de tener en cuenta a la vez la
personalidad y la obra de Sorel bajo la forma de lo que se lla-

ma hoy en dia una biografia intelectual.

La filosofia de Sorel es en el fondo mas desconcertante
que original: tan pronto disocia nociones a las que se acos-
tumbra a unir, como tan pronto asocia otras que son separa-
das de ordinario. A fuerza de jugar con los contrarios llega
frecuentemente por ello a concepciones que habia rechaza-

do, y criticé aquellas que en un momento dado habia aproba-

19



do. Se puede preguntar pues, con toda justicia, si existe efec-
tivamente una doctrina soreliana. En general, cuando Sorel
tomaba partido, lo hacia sin ambages. Se comprende que, en
esas condiciones, corrientes de pensamiento diametralmente
opuestas puedan en nuestros dias reivindicarlo, tanto los re-

volucionarios como los conservadores.

Con el paso de los afios, y muchas veces al mismo tiempo,
tuvo la misma admiracion por autores o actores politicos de
vias netamente divergentes. Al iniciar su carrera de escritor
manifestaba la misma simpatia por Tocqueville y Proudhon,
por Renan y Le Play. Seguidamente, al mismo tiempo que se
entusiasmaba por Karl Marx, se apasionaba por Bergson. Le
gustaban Taine y Nietzsche. Preferia entre los socialistas a
Guesde antes que Jaures, aunque igualmente a Eduard
Bernstein antes que a Kautsky. Exaltaba la actividad anarco-
sindicalista de Pelloutier, pero también tenia trato con Geor-
ges Valois y Action francaise. Al final de su vida -murié en
1922-, se exaltaba a la vez por la revolucion soviética y Len-
in, y por el movimiento fascista y Mussolini. Se podria pro-
longar la lista de estos contrastes. En Italia, por ejemplo, sus
amistades iban desde el marxista Labriola hasta el sociélogo
Pareto y el filésofo Benedetto Croce. No nos podria pues sor-
prender que un cierto numero de intérpretes o de comenta-
ristas de su obra aprecien tal parte y pasen silenciosamente
por tal otra. No mencionaré mas que un ejemplo tipico, el de
G. Goriély, el autor del Pluralisme dramatique de Georges So-

rel. Este considera esencialmente el periodo socialista de So-

20



rel y detiene su analisis en las Réflexions sur la violence, des-
cuidando de este modo su acercamiento a Action francaise y
la apologia de Lenin, bajo el pretexto de que “se hallan tan
extranas y absurdas fijaciones pasionales, que Unicamente
un despecho convertido en inexorable puede explicar un ac-
ceso tan subito de antisemitismo, un entusiasmo curiosa-
mente desatado por la guerra... Antes que comunicar al lec-
tor la irritacion, el enojo o el desaliento experimentados por
el contacto con algunos textos, hemos preferido detener en

las Réflexions sur la violence los detalles de nuestros analisis”
3

21



TRES OPCIONES FUNDAMENTALES

Sorel fue un ser lleno de contrastes: es como tal que es
preciso comprenderlo. Sin duda cada intérprete es libre de
preferir, en el nombre de una parcialidad arbitraria y subjeti-
va, tal aspecto de su obra antes que tal otro; esto no borrara
sin embargo la ambigiiedad de sus posiciones ni las incom-
patibilidades de algunos de sus escritos. El hecho historico es
que, por ejemplo, Sorel fue durante un cierto tiempo un
adepto del marxismo revolucionario y su introductor en
Francia y en Italia contra las tendencias parlamentaristas de
la social-democracia, ello sin indignarse no obstante contra
el oportunismo de Millerand, quien acept6é formar parte del
ministerio burgués de Waldeck-Rousseau, y que después de
ello adoptd una posicion que se puede calificar de revisionis-
ta, en su obra La décomposition du marxisme, hasta el punto
de hacer la critica mas severa del fundamento mismo del
marxismo, o en todo caso del Capital, a saber, la teoria de la
plusvalia. Fue amigo de Péguy y magnific6 como él la gran-
deza de la mistica, aunque igualmente hizo conocer en Fran-
cia a William James y su pragmatismo. No acabariamos de
numerar las disparidades y las inconsecuencias de sus actitu-
des y opiniones. Y sin embargo, pese a esas fluctuaciones y
equivocos, encontramos a través de toda su obra una deter-
minada cantidad de constantes y de posiciones sobre las cua-

les nunca transigio. Es bajo la luz de algunas ideas basicas,

22



como se encuentra en todos sus escritos, como hay que cap-
tar lo que se puede llamar sus “variaciones”. Estas se pueden

reducir a tres opciones fundamentales.

La primera de estas constantes es el antidemocratismo. Se
puede seguir su rastro desde los primeros escritos, como La
mort de Socrate, hasta los ultimos, como el Pour Lénine. Con
todo, no se lo podria alinear entre los adeptos de la dictadu-
ra, pues aunque crey6 durante cierto tiempo en la dictadura
del proletariado, cuando descubrié la obra de Marx, muy ra-
pidamente su liberalismo anarquista y su concepcion plura-
lista del mundo volvieron a estar por encima. En su opinién,
los jefes de la dictadura del proletariado acabaran por caer
en la vieja rutina: dividiran a la sociedad “en sefiores y escla-
vos”; como todos los politicos, intentaran beneficiarse de las
ventajas adquiridas, y en el nombre del proletariado estable-
ceran “el estado de sitio en la sociedad conquistada”. Sorel
no cree ni en la democracia parlamentaria, refugio de la
charlataneria politica, de la demagogia de los mercaderes y
de la hipocresia de los intelectuales, ni en la democracia so-
cialista, que conlleva el riesgo de ser peor que la democracia
parlamentaria, porque es capaz de arrastrar a las masas ha-
cia la esclavitud, bajo la bandera de ideales como la igualdad
o el gobierno del conjunto de los ciudadanos, ficcién que es
“la dltima consigna de la ciencia democratica” *. Ya no tiene
confianza en una democracia sindical, pues es probable que
acabase siendo estatalista como cualquier otra forma de de-

mocracia. También siente desprecio por las diversas corrien-

23



tes que, en su época, intentaron proponer soluciones de re-
forma de la democracia, como el solidarismo de Léon Bour-

geois o el cooperativismo del economista Charles Gide.

Facilmente se comprende en estas condiciones las varia-
ciones en sus simpatias, que iban desde doctrinas tan opues-
tas como el bolchevismo, el fascismo o la Action francaise, y
hacia hombres tan divergentes como Pelloutier, Lenin o
Mussolini. Lo que le interesaba en todos esos casos es que se
conducia una actividad extra-parlamentaria cercana al anti-
democratismo que él mismo animaba. Por las mismas razo-
nes fue amigo del socidlogo Pareto, otro liberal antidemocra-
ta, tomd partido por Guesde contra Jaures, estimando que el
primero era mas liberal y mas tolerante que el segundo pese
a las apariencias. Poco le importaba que un hombre estuvie-
ra clasificado politicamente en la izquierda o en la derecha,
merecia una consideracion particular desde el momento en
que era jun antidemocrata! ;Cémo explicar ese antidemocra-
tismo? Creo que es necesario ponerlo directamente en rela-
cion con otros dos aspectos de su pensamiento, también per-
manentes. Lo primero de todo, su concepciéon del obrero y
del devenir del proletariado. Sorel no cree ni en el capitalis-
mo universal ni en el proletariado universal, puesto que se
trata de figuras historicas que, como tales, no tienen nada de
absoluto. No son mas que especulaciones intelectuales que
razonan con lo abstracto, en el sentido en que el intelectual
moderno se da “la profesion de pensar por el proletariado” >.

Negocia asi en su provecho con la nocién de conciencia de

24



clase. Por el hecho de que el intelectual esta al margen de la
produccién, cree resolver abstractamente y a priori los pro-
blemas del reparto -luego del beneficio- independientemente
de las condiciones concretas y de la evolucion de la produc-
cién. Se quiera o no, el capitalismo ha introducido en nues-
tro universo el fendmeno de la productividad, sin el cual el
socialismo pierde todo su significado. El socialismo no nacio
por si mismo; es una consecuencia del modo de produccion
historicamente indeterminable de esa orientacién. En conse-
cuencia, el socialismo seguira siendo tributario del capitalis-
mo, en detrimento de las utopias socialistas que quieren re-
solver abstractamente el problema del reparto, independien-
temente de las condiciones concretas de la produccién. En
cualquier caso, no es invirtiendo simplemente las condicio-
nes historicas del capitalismo que se lograra hacer creible el
socialismo. Hay que vivir, lo que significa que hay que pro-
ducir. La técnica no podria reemplazar del todo a la voluntad
humana. Del mismo modo que el gremio fue la organizacion
de los productores en un sistema econémico determinado, el
sindicato es la organizacion tipica de otro sistema econémi-
co, a la vez capitalista y socialista. Lo importante es com-
prender las posibilidades que el sindicalismo ofrece a la clase
obrera. El resto no es mas que politica, donde se inflama la
retérica revolucionaria que se conmueve por las miserias y
contradicciones engendradas por el capitalismo. Si el socia-
lismo se complace en ese sentimentalismo y la utopia del re-

parto, no podra mas que zozobrar en otras miserias y contra-

25



dicciones. El papel del sindicato es el de hacer valer los dere-
chos de los productores. Aqui esté el sentido del combate de
Sorel. Es al asumir plenamente su situaciéon de productor
cuando el obrero se convertira también en un verdadero
combatiente. “Sin la materia de esa creacion capitalista de un
mundo nuevo, el socialismo deviene una loca fantasia” °. So-
lo devendra un buen combatiente en la lucha social quien
sea un buen obrero. Aquel que sabotea su trabajo saboteara
igualmente al sindicato y al socialismo. Con obreros que solo
buscan disfrutar en un nuevo sistema de reparto, no se lleva-
ra una lucha social eficaz. Este es el porqué Sorel rechaza la
utopia igualitaria, porque la lucha esta fundada por principio
en la desigualdad. El obrero no lograra conquistar sus dere-
chos de producir mas que si deviene un buen obrero, a ima-
gen del soldado de Napoledén que participd en su gloria por-
que fue un buen veterano. Dicho de otro modo, con obreros
blandos solo se puede hacer una revoluciéon blanda. La de-
mocracia es el régimen que, bajo el pretexto de un reparto
idea, habitua a los obreros a renunciar a la lucha por la blan-

dura.

En el fondo, Sorel aplicé al socialismo una idea que se en-
cuentra ya en sus primeros escritos, cuando ain no habia
descubierto el socialismo. Citemos este pasaje de La mort de
Socrate, a propoésito de la democracia: “De todos los gobier-
nos, el mas malo es aquel en el que la riqueza y las capacida-
des se reparten el poder. Los prejuicios de la mayoria de

nuestros historiadores contra la nobleza les han hecho cerrar

26



los ojos ante los vicios de las constituciones plutocraticas. En
este régimen, el orgullo de raza ya no existe: hay que llegar a
él y, una vez conseguido, poca gente se ocupa de los medios
empleados. El éxito lo justifica todo; no una idea moral; es el
ideal de los ingleses. El vicio de este gobierno reposa en la
aplicacion del principio del intercambio: los hombres no
cuentan; solo hay la presencia de valores. La predominancia
de las ideas econdmicas tiene pues como efecto no solamen-
te oscurecer la ley moral, sino también corromper los princi-
pios politicos” 7. Convertido en socialista, Sorel repetira la
misma idea. De este modo escribiria: “La democracia consti-
tuye un peligro para el futuro del proletariado, desde que
ocupa el primer lugar de las preocupaciones obreras; pues la
democracia mezcla las clases y, seguidamente, tiende a hacer
considerar las ideas del oficio como indignas de ocupar a un
hombre preclaro” ®. Por consiguiente, la democratizacion de-
bilita la lucha de clases, y le hace perder al obrero el sentido

de su oficio y de su estatus de productor y creador.

También, “el gran peligro que amenaza al sindicalismo se-
ria cualquier tentativa de imitar a la democracia; es mejor,
para él, saber contentarse, durante un cierto tiempo, con or-
ganizaciones débiles y caodticas, que caer bajo el dominio de

sindicatos que copiarian las formas politicas de la burguesia”
9

27



EL REINO DE LA MEDIOCRIDAD

En segundo lugar, hay que poner este antidemocratismo
de Sorel en relacion con su vision sobre la decadencia. El fe-
noémeno de la decadencia no dej6é de preocupar a Sorel. Se
puede incluso considerar, siguiendo las sugerencias de Pierre
Cauvin, que las principales obras de Sorel se preocupan por
un problema de decadencia. Le systéme historique de Renan
tiene como objeto la decadencia del judaismo y el adveni-
miento del cristianismo; Le procés de Socrate se interroga so-
bre el declive del mundo griego; La ruine du monde antique
plantea el problema de la decadencia de Roma; Les illusions
du progres plantea la cuestion del declive de la burguesia; Ré-
flexions sur la violence y La décomposition du marxisme se re-
fieren a un problema moderno, el de la degeneracion de la
social-democracia y la revolucion proletaria **. La democra-
cia es para Sorel el régimen que acelera el proceso de decre-
pitud de una civilizacién. Todavia no hay que desprenderse

del sentido que le da a la nocién de decadencia.

Puede suscitar hombres y movimientos de excepciéon al
mismo nivel que la ascension de un pueblo a su apogeo. Tan-
to la ascension como el descenso dan lugar a luchas, pero en
sentidos diferentes. La lucha en la fase ascendente ignora la
igualdad y la democracia, por el hecho de que las elites riva-
lizan para promover en un contexto de poder la meta inde-

terminada de una nacion o de un continente. En la fase deca-

28



dente, se lucha por el reparto, es decir, por la igualdad bajo
todos los puntos de vista. Es el combate por el disfrute y el

reparto de los bienes adquiridos.

Ciertamente, la fase ascendente puede empezar con la idea
igualitaria y comunitaria, a semejanza de la comunidad de
los primeros cristianos, aunque muy rapidamente hace
triunfar el principio de la jerarquia. La fase decadente, por el
contrario, invoca al ideal democratico que renuncia a la crea-
cién y a la produccion para gozar de un beneficio inmediato.
Se podria decir que cada cual quiere emanciparse sacrifican-
do la libertad. Este es el sentido de la cita que Sorel hace del
libro de Amadée Thierry sobre Alarico, el barbaro que sa-
quedé Roma al inicio del siglo V: “Los extranjeros fueron
saludados como amigos y liberadores... Ellos habian degolla-
do a nuestros soldados, destruido nuestra bandera, rebajado
y humillado a Francia; y nosotros habiamos proclamado, in-
cluso en la tribuna nacional, que eran mas franceses que no-
sotros” *'. En virtud de su principio, la democracia llega a
proclamar no solamente la igualdad entre los ciudadanos de
un mismo pueblo, sino también la igualdad entre los pue-
blos, de tal forma que conduce a la ruina a una nacién o una
clase, en razéon de una clemencia desconsiderada, porque
pretende la universalidad. “Dudo”, escribe Sorel, “que los
grandes pregoneros del evolucionismo social sepan perfecta-
mente de qué quieren hablar” %, Seria demasiado largo anali-

zar aqui una de las obras fundamentales de Sorel, Les illu-

29



sions du progres (Riviére, 1908), que pone justamente en duda
las posibilidades de una liberacion humana por la via de la

democracia.

;Qué significa la decadencia para Sorel? El reino de la me-
diocridad. En general la humanidad se complace en la me-
diocridad, y periédicamente no sale de ella mas que bajo la
acciéon de un gran personaje o de un movimiento poderoso
que le da a los hombres la ocasion de superarse y de elevarse
a lo sublime. De ahi su admiracién por los hombres excep-
cionales, como Napoleon, pero también Pelloutier, Mussoli-
ni, Lenin. La huelga general puede ser uno de esos movi-
mientos poderosos que arrancara al obrero del anonimato de
la masa y le permitira reencontrar su individualidad en el
fuego de la accion. Hablando de las guerras de liberacion de
la Revolucion francesa, donde cada soldado se consideraba
como un personaje que aportaba algo esencial en la batalla,
Sorel continta: “El mismo espiritu se halla en los grupos
obreros que estan apasionados por la huelga general; estos
grupos miran, en efecto, a la revolucion como un inmenso
alzamiento que incluso se puede calificar de individualista:
cada uno marchando con el mayor ardor posible, actuando
por su cuenta, no preocupandose demasiado de subordinar
su conducta a un gran plan de conjunto sabiamente combi-

nado” *

La democracia es un régimen decadente porque alaba la
tendencia a la mediocridad, destruyendo los anhelos del

hombre y desviandolo de las acciones sublimes.

30



UNA CREACION CONTINUA

La segunda constante de la obra de Sorel es su anti-cienti-
ficismo. Esto no quiere decir que Sorel no tomase en cuenta
a la ciencia o que la despreciara. Su primera educaciéon fue
cientifica, ya que fue alumno de la Escuela Politécnica y que,
seguidamente, hizo la carrera de Ingeniero de Puentes y Ca-
minos. Incluso consagrd varias obras al problema de la cien-
cia, para comprender sus mecanismos, para situarla en el or-
den general del conocimiento. Lo que él rechazaba, es lo que
con Péguy llamaba la “pequena ciencia”, es decir, las cons-
trucciones imaginarias con pretension cientifica pero sin
ninguna base seria. A diferencia de muchas mentes de su
época, no veia en la ciencia la actividad determinante que re-
generaria a la humanidad, ya que permitiria resolver todos
los problemas, tanto los de la paz como los de la justicia o la
libertad, o incluso de la felicidad. Estos problemas solo tie-
nen sentido en la accion practica y cotidiana, al precio de lu-
chas y conflictos. Queriendo resolverlos mediante el conoci-

miento, se extravia uno por utopias.

“El mundo”, decia Sorel, “camina pese a los tedricos”. Ha-
cia una distincién clara entre los problemas que el conoci-
miento y la ciencia pueden resolver y aquellos que nacen de
la accion, pues, en este dltimo caso, las soluciones aportadas
son perpetuamente provisionales, por el hecho de que los re-
ferentes cambian con cada generacion; son pues objeto de

una continua creacién, no sin pasién. Sorel escribi6 en un

31



articulo de la Revue de métaphysique et de morale, en 1911:
“Lo que es verdaderamente fundamental en todo devenir, es
el estado de tension apasionada que se encuentra en las al-
mas” (citado por Goriély, op. cit.,, p. 156). No cuesta com-
prender por qué admiré tanto a Bergson, el filosofo de la vi-

da creadora.

Este anti-cientificismo explica unas cuantas actitudes y
posturas de Sorel. Ante todo, rechaza ver en los progresos de
la ciencia la condicién de un progreso de la humanidad.
También se opone a los tedricos evolucionistas en material
social: “El evolucionismo social no es mas que una caricatura
de la ciencia natural”. Fue igualmente un feroz adversario del
modernismo, es decir, de la tendencia de determinados exe-
getas catolicos de su época a explicar la religion a través de
la ciencia. Sorel fue sin duda alguna un anti-clerical. Si tenia
que polemizar contra ciertas decisiones de la Iglesia, en par-
ticular contra la politica del Papa Leén XIII, expresada en la
enciclica Rerum novarum, no manifestaba ningun desprecio
por la religion, sabiendo sefialar los méritos de la Iglesia en
algunas ocasiones, apreciando la importancia de la mistica.
No es este sin embargo el lugar para hacer el analisis de los
numerosos estudios de Sorel sobre el fenémeno religioso. Lo
que hay que tener en cuenta es que no aceptaba la primacia
que se le otorgaba en su época a la ciencia, en los terrenos
que escapan a su jurisdiccion. Es por esta razén que, pese a
la veneracion que le tenia a Marx, no podia soportar deter-

minadas pretensiones cientifistas suyas.

32



No solamente emiti6 sus reservas a proposito del socialis-
mo cientifico de Engels, sino también a propdsito del mate-
rialismo histérico. En una carta a Benedetto Croce, del 19 de
octubre de 1900, escribié: “En el fondo, ;el materialismo his-
torico no seria un capricho de Engels? Marx habria indicado
un camino, y Engels habria pretendido transformar esta indi-
cacion en teoria, y lo ha hecho con el dogmatismo pedante y
a veces burlesco del escolar: luego ha venido Babel, el cual
ha elevado la pedanteria a la altura de un principio” **. Igual-
mente consideraba como cientificista el hecho de explicar en
ultima instancia todos los fenémenos sociales a través de la
economia; también rechaz6 la idea de que el desarrollo de la

produccién, ayudado por el progreso de la técnica, podria re-

solver algun dia las contradicciones humanas.

Sorel fue uno de los escasos espiritus de su tiempo que no
condenaron la metafisica, precisamente porque ella plantea
cuestiones inevitables que no son competencia de la ciencia.
Es una ilusion creer que la ciencia podria suplantar a la me-
tafisica. Por el contrario, el interrogante metafisico sigue
siendo fundamental, incluso en lo que concierne a la refle-

xi0n sobre la ciencia.

ud¢ e e la “opinioén soberana de
Tampoco dudé Sorel en hablar de la

la metafisica” *>. Evidentemente, por ello no podia mas que
ser un adversario del positivismo, en concreto bajo la forma
que desarroll6 Durkheim. Rechazaba categéricamente la va-
lidez de una sociologia que estaria construida sobre el mode-

lo de las ciencias naturales. Se le reproch6 su anti-racionalis-

33



mo. Una cosa es cierta: fue un ferviente adversario del inte-
lectualismo, que no es mas que una forma derivada del cien-
tifismo. Su trato con Bergson solo podia confirmar esa orien-
tacion. Recordemos simplemente la definicion que daba del
intelectual: “Los intelectuales no son, como se dice frecuen-
temente, hombres que piensan: son gente que hace profesion
del pensar y que perciben un salario aristocratico en razén
de la nobleza de esta profesion” *°. Bajo el pretexto de cam-
biar el mundo, solo saben construir utopias. Sorel, el tedrico
del mito, era ferozmente hostil a la utopia, que no es mas
que una representacion artificial. El mito, por el contrario, es
“en el fondo idéntico a las convicciones de un grupo”, es “la
expresion de estas convicciones en el lenguaje del movi-
miento” +’. Una revoluciéon que quiera hacerse en el nombre
de utopias intelectuales esta abocada por adelantado al fra-
caso, porque la utopia no engendra el heroismo indispensa-

ble para semejante empresa.

Si se califico a Sorel de anti-racionalista, es principalmente
a causa de su teoria del mito y de su apologia de la violencia.
;Qué se debe creer? Como buen discipulo de Renan y Taine,
nunca nego6 el papel determinante de la razoén para el desa-
rrollo de la humanidad. Acaso no escribi6: “Si el hombre
pierde algo de su confianza en la certeza cientifica, pierde al
mismo tiempo mucho de su confianza en la certeza moral” **.
Semejante frase -y se podrian citar otras- no podria salir de
la pluma de un adversario de la razoén. Pero reconocer la par-

te de la razon no significa que se deban suscribir los excesos

34



del racionalismo. Los ataques de Sorel estan justamente diri-
gidos contra el racionalismo idealista del cientifismo y del
positivismo, que buscan reducir lo real a un simple proceso
racional. De ahi por ejemplo su hostilidad hacia el protestan-
tismo liberal, que solo ve en la religién un simple acto de ra-
zon. Otros valores como puramente racionales estan en jue-
go en la existencia, y negarlos precipita al ser humano en la
miseria de la mediocridad o la decadencia. Queramoslo o no,
el hombre est4 igualmente animado por fuerzas irracionales,
o al menos no racionales, y es preciso hacerles un lugar en la
vida. Ellas estan en la base del heroismo, de lo sublime, de la
gloria, pero también de la abnegacion, del espiritu de sacrifi-
cio, nociones sin las cuales la moral no es mas que palabre-
ria. Hay en el hombre una necesidad de mistica, como tam-
bién de renuncia y de ascesis. No es tanto glorificar al mero
instinto como reconocer esas necesidades. Y Sorel precisa, en
sus Réflexions sur la violence: “Nunca senti por el odio crea-
dor la admiracion que le dedic6 Jaures; no siento para nada
por los guillotinadores las mismas indulgencias que él; sien-
to horror por toda medida que humilla al vencido bajo un
disfraz judicial. La guerra hecha a la luz del dia, sin ninguna
atenuacion hipdcrita, para lograr la ruina de un enemigo
irreconciliable, excluye todas las abominaciones que deshon-
raron a la revolucién burguesa del siglo XVIII” -°. Es Jaures
quien pasa por ser un buen democrata socialista, consagrado
al ideal racionalista y a la paz, y no obstante, en su historia

de la Revoluciéon francesa, no duda en elogiar a terroristas

35



que actuaban fuera de la “inmediata ternura humana y de la
piedad” #. Si Sorel preconiza la violencia, no es la violencia
desnuda e irreflexiva, ni sobretodo el terror. El hecho mismo
de que veia en el obrero ante todo un productor, que lucha
respetuosamente por su trabajo, excluye la apelacién a una

violencia que no seria mas que simple sabotaje.

Es al analizar la tercera constante del pensamiento de So-
rel como nos sera posible comprender mejor lo que este ulti-
mo entendia por “violencia”. Esta tercera constante consiste
en la prioridad dada por Sorel a la ética. Los titulos de los ca-
pitulos de las Réflexions sur la violence son ya sugestivos a
este respecto: “La moralidad de la violencia” o “La moral de

los productores”.

Si Sorel tuvo una admiracion tan grande por el proletaria-
do es porque creia encontrar en él, no sin una cierta ilusion -
lo reconoci6 al final de su vida-, las virtudes de valentia,
energia y heroismo, que la burguesia habia demostrado du-
rante su ascension, si se convirtio en socialista, no lo fue pa-
ra nada por sentimentalismo o por seguir una moda, sino
por una decisiéon lucida, porque pensaba que el socialismo
era la doctrina que permitiria escapar de la degeneracion
moral que afecta a la sociedad. La burguesia solo habia pro-
bado su cobardia y su apoltronamiento, y uno se “podria
preguntar, escribe, si toda la altura moral de los grandes pen-
sadores contemporaneos no estaria basada en una degrada-

cién del sentimiento de honor” 2.

36



SOLO LO SUBLIME ES MORAL

Si condena la democracia, es por razones mas morales que
politicas: es un factor de disolucion de las costumbres a cau-
sa del humanitarismo que apela. Se hace la campeona del pa-
cifismo y tiende de este modo a ablandar las almas, pero se
vuelve cruel y brutal, mas alla de toda violencia, a la manera
de los cobardes, cuando esta en peligro. A base de degradar
el sentimiento de nobleza y de coraje, llega a desmoralizar a
los seres, por el hecho mismo de que acaba por desacreditar
el trabajo. Antes incluso de devenir socialista, Sorel ya con-
denaba la ociosidad en La mort de Socrate, una de sus prime-
ras obras: “Entre las clases sociales que no trabajan, en las
que principalmente, al modo ateniense, se vive del poder, la
desmoralizacion es extrema” (p. 87). La desconsideracion del
trabajo, es decir, de la produccion, de la creacion y de la
energia, constituye a su modo de ver una profanacion de la
dignidad del hombre, pues ella acaba por instalarlo en una
especie de esclavitud espiritual. El hombre no vale mas que
para el esfuerzo y la lucha, siendo la lucha de clases en nues-
tros dias el momento vital que debe permitirle renovarse con
las tradiciones del heroismo, de la generosidad y de las ma-
neras caballerescas de antafio. Las altas convicciones mora-
les, escribe Sorel, “dependen de un estado de guerra en el
que los hombres aceptan participar y que se traduce en mi-
tos concretos. En los paises catélicos, los monjes sostienen el

combate contra el principe del mal que triunfa en el mundo

37



y que desearia someterlos a su voluntad; en los paises pro-
testantes, pequefias sectas exaltadas hacen el papel de mo-
nasterios. Estos son los campos de batalla que permiten a la
moral cristiana mantenerse, con ese caracter sublime que
fascina a tantas almas atn hoy en dia, y que le dan el lustre
suficiente para originar en la sociedad algunas débiles imita-
ciones” #. Al héroe moral se lo halla en Homero, en los sol-
dados de guerras revolucionarias y napolednicas. Puede re-
surgir en el obrero utilizando la violencia moral en la huelga
general. Solo lo sublime es finalmente moral, tal como Sorel
lo sugiere en sus ataques contra la burguesia declinante: “Lo
sublime esta muerto en la burguesia y esta esta pues conde-

nada a no tener ya moral” %,

La ética penetra en toda su concepcioén del socialismo. No
es Unicamente por oposicion a la democracia parlamentaria
que vitupera al socialismo politico de Jaures, sino también a
causa de su debilidad moral. “En ultima instancia, escribe, el

socialismo es una metafisica de las costumbres” <.

No es de ningin modo una escuela de la felicidad, sino
una conducta vital, una manera de reencontrar el sentido del
honor, de la nobleza del alma, del heroismo y de lo sublime
(términos que vuelven una y otra vez bajo su pluma), en una
apasionante vida de luchas. “Lo que se llama la meta final
solo existe por nuestra vida interior (...) no esta fuera de no-

sotros; esta en nuestro propio corazon” %,

38



Esta ética Sorel la concibe segun el esquema clasico de la
pureza de las costumbres y de las virtudes domésticas, bajo
la forma de una moral sexual, de una moral de la familia y
de una moral del trabajo. En el prefacio a la edicion francesa
de la obra de Coleijanni, Le socialisme (Girad et Briere, 1900),
no duda en precisar su pensamiento, aun a riesgo de ser cho-
cante para los vanguardistas: “Podemos afirmar que el mun-

do no sera mas justo en la medida en que no sea mas casto’.

La lucha de clases, y méas especialmente el mito de la huel-
ga general, constituyen un género de empresas propicias pa-
ra la regeneracion moral, pues las almas pueden reafirmarse
en la imagen del héroe de la época homérica o de la era na-
polednica. Se cometeria un enorme contrasentido si se inter-
pretara la nociéon de huelga general de Sorel en un sentido
politico. Nada es mas contrario a sus intenciones, tal como lo
precisa en el capitulo V de sus Réflexions sur la violence. Una
huelga politica solo puede plegarse a las leyes de la politica,
lo que exige una centralizaciéon de los sindicatos para tener
peso en la relacion de fuerzas en el interior del Estado, una
sumision a la voluntad de los dirigentes de los partidos y los
procedimientos de las negociaciones y los compromisos.
También Sorel es adversario declarado de la democratizacion
sindical, que no es mas que otra manera de politizarlos. No
se trata de instaurar otro equilibrio en el seno del Estado ni
de modificar el régimen. El fin de la huelga general es social,
lo que significa para Sorel una reeducacién moral del hom-

bre a través de una transformacion radical de la sociedad. El

39



problema no es pues conquistar el Estado o preparar esa
conquista, sino trazar una nueva via para el futuro, bajo el

caracter de la “catastrofe total” %.

Para Sorel, la nocién de catastrofe tiene el valor de una
idea reguladora de la accion humana en el sentido de que de-
be ayudar a reunir las energias. Las colectividades estan co-
mo atraidas por la decadencia, lo que quiere decir que el de-
sorden general entrafia la disolucion de las costumbres, la
pereza, la falta de voluntad y la mediocridad. La violencia es

la instancia cadtica que permite al hombre enderezarse.

Sorel concibe pues la violencia como un instrumento de la

ética, que le da al socialismo “un valor moral tan alto y una

lidad bestial, ni con la rabia destructiva, o con el odio ciego:
es la expresion de una voluntad consciente de los proletarios
que traducen sus ideas en actos. “No se trata aqui de justifi-
car a los violentos, sino de saber qué papel le pertenece a la
violencia de las masas obreras en el socialismo contempora-
neo” %, Este papel lo define en términos militares y no en
términos diplomaticos. Sin cesar se remite al acto belicoso,
para dar una imagen de la accién revolucionaria de la huelga
general. De ahi su desprecio por el socialismo diplomatico,
basado en la artimafia y los compromisos. La violencia que
preconiza es la de la audacia del soldado, capaz de sacrificar-
se al servicio de la colectividad y de su transformacion ética.

Si nunca fuera capaz el revolucionario de la audacia descrita

40



en las epopeyas, entonces valdria mas tirar por la borda lo
de la revolucién. Debido a que tenia sentido de la decadencia

que Sorel nunca fue un nihilista.

También condenaba el terrorismo, que no es mas que co-
bardia en el anonimato. Solo en el acto militar tiene el ser
humano alguna oportunidad de superarse. Se le reprocha a
Sorel su pesimismo, pero en realidad era un hombre que
confiaba en el hombre. Hablando del proletariado, declaro:
“Todo puede ser salvado si, con la violencia, logra consolidar
la division en clases y devolverle a la burguesia algo de su
energia; esta es la gran meta hacia la cual debe dirigirse todo
el pensamiento de los hombres que no estan hipnotizados
por el acontecer diario, sino que sueflan en las condiciones
del mafiana. La violencia proletaria, ejercida como una mani-
festacion pura y simple del sentimiento de lucha de clases,
aparece de esta manera como algo muy bello y muy heroico;
esta al servicio de los intereses primordiales de la civiliza-
cion; posiblemente no sea el método mas apropiado para ob-
tener ventajas materiales inmediatas, pero puede salvar al
mundo de la barbarie. A aquellos que acusan a los sindicalis-
tas de ser obtusos y unos personajes groseros, nosotros tene-
mos derecho a pedirles cuentas de la decadencia econémica
para la cual trabajan. Saludamos a los revolucionarios, como
los griegos saludaron a los héroes espartanos que defendie-
ron las Termopilas y contribuyeron de este modo a mantener

la luz en el mundo antiguo” *-.

41



EL “REVOLUCIONARIO CONSERVADOR”

Lo que Sorel quiere decir, en el fondo, es que la moral no
es, pese a un prejuicio religiosamente contemporaneo, un
asunto de tontos, de sentimiento de culpabilidad humanita-
rista, ni de lloriqueos sobre las vicisitudes humanas. Desde el
momento en que se experimenta en las actividades, exige
una fuerza de caracter individual, el sentido de la responsa-
bilidad y del coraje colectivo, justamente porque asi violenta
a las excusas intelectuales, a las que llama casuisticas y laxis-
tas. De ahi también su oposicion a la filosofia de las Luces,
que solo veia en la violencia un acto de barbarie . Asi se
comprende mejor el acto de fe que cierra las paginas de la
primera edicioén de las Réflexions sur la violence: “Me detengo
aqui, porque creo haber realizado la tarea que me habia im-
puesto; he establecido, en efecto, que la violencia proletaria
tiene una significacion historica harto diferente de la que le
atribuyen los sabios superficiales y los politicos; en la ruina
total de las instituciones y las ensefianzas, perdura algo po-
deroso, nuevo e intacto, que es lo que constituye, hablando
con propiedad, el alma del proletariado revolucionario; y ese
algo no se vera arrastrado por la decadencia general de los
valores morales, si los trabajadores tienen energia suficiente
para cerrar el camino a los corruptores burgueses, respon-
diendo a sus asechanzas con la brutalidad mas inteligible...
El vinculo que yo habia apuntado, al comienzo de esta inda-

gacion, entre el socialismo y la violencia proletaria, se nos

42



muestra ahora con todo su vigor. A la violencia le debe el so-
cialismo los elevados valores morales mediante los cuales
aporta la salvacion al mundo moderno” #*. Muy rapidamente,
tras la desaparicion de Pelloutier, el alma del sindicalismo re-
volucionario, muerto a la edad de treinta y cuatro afios, Sorel
sintid que sus esperanzas se habian derrumbado. El sindica-

lismo iba a deslizarse desde este instante hacia la politica.

Desesperadamente, buscé una encarnaciéon cercana a sus
concepciones en Action francaise, en el bolchevismo y en el
fascismo. Su propia muerte le ahorré nuevas decepciones. Yo
espero sin embargo que el retrato intelectual que he intenta-
do esbozar permita aportar elementos de respuesta a la cues-
tion planteada al principio. Se podra, ciertamente, reprochar-
me el no haber abordado mas que incidentalmente y por alu-
sion los grandes temas del pensamiento de Sorel: la violen-
cia, el mito, la huelga general. No me ha parecido util expo-
ner una vez mas, de forma erudita, una doctrina que se pue-
de leer en todos los manuales y tratados documentados de
ciencia politica. Mi propoésito apuntaba Gnicamente a hacer
mas comprensibles estos temas conocidos al ponerlos en re-
lacion con las convicciones personales de Sorel y el espiritu
de su filosofia. Yo creo que mi homénimo, Michael Freund,
resumié muy bien el espiritu de su pensamiento, en el titulo
de la obra que le consagré: Der revolutiondre Konservatismus
(Vittorio Klostermann, Frankfurt/M., 1932). Estos dos térmi-
nos aparentemente contradictorios de conservadurismo y re-

volucion se aplican perfectamente a Sorel. Empero, para mi,

43



hay que darle un significado algo diferente de su uso ordina-
rio. Ya que Sorel plantea el problema del hombre y la socie-
dad, como se ha dicho, en términos de decadencia, su verda-
dera cuestion solo puede ser la de la supervivencia. Tende-
mos a caer en las ilusiones del progreso, del bienestar y del
confort, y, bruscamente, el desarrollo mismo nos enfrenta
con el viejo problema de la supervivencia, es decir, de la con-
servacion del ser. Sorel no sofi6 demasiado con el conserva-
durismo politico, a no ser accesoriamente. La revoluciéon que
preconizaba debe ser considerada, también, en esta Optica: es
en ciertas condiciones un medio de asegurar la superviven-
cia.

Como ya hemos dicho, para Sorel, la meta final solo puede
ser interna y personal: no podria ser colectiva. No hay felici-
dad colectiva desde el momento en que el hombre es un ser
condenado a luchar, luego a la expectativa por un deseo de
infinidad. El porvenir humano sigue siendo imprevisible y
ninguna doctrina intelectual puede predeterminarlo. Para
poder afrontar este futuro desconocido la condicion elemen-
tal es la conservacion. Nosotros creemos en las virtudes de la
abundancia; esta suscita otras singularidades. A Sorel no le
gustaba Descartes, pero no habria podido encontrar en él
una remarcable definiciéon de la conservacion: ella es, segun
la cuarta meditacion, una creaciéon perpetua. El hombre
muere y, por consiguiente, ya no se conserva desde que sus
células ya no se regeneran. La cuestion es saber si se puede

aplicar este proceso a la vida de las sociedades. En determi-

44



nadas condiciones, la revolucion es un medio de asegurar la
conservacion. jEs el Gnico? Sorel parece creerlo asi. Llega in-
cluso a romantizar la revolucién. En todo caso, es sobre este
punto que, en mi opinion, deberia llevarse cualquier debate

sobre la filosofia de Sorel.

45



Pies de pagina

25 de noviembre de 1975, en el marco de las conferencias de la Fundacién Carl

Friedrich von Siemens, de Munich.

46



47



Prologo

D uranTE MucHO TIEMPO LOs escritores socialistas pensaron que

Marx habia creado un cuerpo de doctrinas que permitia lle-
gar a este triple resultado: demostrar que los ataques de las
clases obreras dirigidos hacia el capitalismo son las conse-
cuencias cientificas de un analisis de la produccion; basar en
la filosofia la confianza en una revolucion inminente que
reemplazaria el capitalismo por el comunismo; encontrar,
por via de una nueva investigacion de la historia, reglas pro-
pias para dirigir, de manera muy segura, la politica de los
partidos revolucionarios. En Alemania el sistema marxista
estaba considerado como fuera de cualquier critica; la debili-
dad de la argumentacion que los profesores de las Universi-
dades habian opuesto al marxismo justificaba, de alguna ma-

nera, el orgullo de sus partidarios.

En un libro publicado en 1886, y que segiin Charles And-
ler * fue “autoridad en la ciencia”, un famoso profesor de Vie-
na le reprochaba a Marx y a Engels no haber descrito el
mundo al cual aspiraban a verse realizar: “considero la expo-
sicion de un estado social perfecto, no solamente como abso-
lutamente cientifico sino también indispensable, si el movi-

miento socialista debe alcanzar sus metas, aunque sea de

43



manera parcial”. > Evidentemente en Austria se entiende atin
la palabra cientifico en un sentido arcaico que ya ignoramos
en Francia; resulta imposible producir tales previsiones de
futuro sin caer en fantasias o inclusive en el absurdo. Ningu-
na critica, por mas exacta que sea, de las instituciones exis-
tentes”, escribia Menger, “esta justificada, en la medida en
que no se haya mostrado la posibilidad de un estado mejor...
Las naciones no elegiran jamas una experiencia social pro-
funda si no se construy6 previamente una teoria de derecho
publico socialista basada sobre datos conformes a la expe-
riencia”. ? ;Podria ser que el autor considerara los socialistas
como unos estudiantes a los cuales tendria que tomar exa-
men? Las clases obreras entraron, sin esperar su permiso, en
lucha contra las instituciones existentes; no hacen una criti-
ca sino un saqueo; las clases poseyentes hacen fabricar por
sus publicistas teorias de derecho publico destinadas a excu-
sar sus capitalizaciones; estos publicistas del fallo burgués
transforman una guerra muy real en un debate ideologico
del cual los socialistas, intérpretes del proletariado, no se

preocupan.

Estos desgraciados marxistas fueron capaces hasta de no
tener en cuenta los principios esenciales de cualquier socia-
lismo segin Anton Menger: este dltimo no logra saber “si el
derecho al producto integral del trabajo o el derecho a la
existencia debe formar la base de la organizacion juridica en
el futuro”. * En 1886, todavia no se conocia la carta de Marx

sobre el programa de Gotha; si nuestro autor hubiese intuido

49



que, siguiendo a Marx, los salarios tenian que ser ajustados,
luego de la revolucion social, segiin unos principios extrai-
dos del régimen capitalista, hubiera borrado a Marx de la lis-
ta de los escritores socialistas. Es efectivamente imposible
ser socialista cuando se formulan opiniones que no encajan
dentro de las clasificaciones establecidas por un profesor de

la estatura de Anton Menger.

Luego de haber demostrado tal gusto por las busquedas
bibliograficas, los profesores alemanes se preocupaban mu-
cho en buscar las raices del pensamiento de Marx y de En-
gels. Después de que ese ultimo haya afirmado que su amigo
habia renovado el socialismo introduciendo la teoria de la
plusvalia y el concepto materialista de la historia . Anton
Menger se esfuerza en establecer que Engels estaba mal in-
formado sobre los antiguos escritores socialistas, porque Wi-
lliam Thompson es el verdadero inventor de la plusvalia ®y
hay que ser “un ignorante o un charlatan” por atribuirle a
Marx una doctrina tomada de predecesores que la habian a
veces sobrepasado “en profundidad y en penetraciéon”. > Todo
el mundo sabe hasta qué punto las discusiones relativas a las
prioridades cientificas generan violentas polémicas y que en

realidad son poco capaces de aclarar sus principios.

La esterilidad de la critica alemana fue constatada por un
escritor muy fino, Benedetto Croce, quien felicita a Werner
Sombart por haber cortado, en 1894, con los usos de sus co-
legas universitarios y buscd verdaderamente penetrar el

pensamiento intimo de Marx. ?

50



Hay que reconocer que el sistema de Marx presenta difi-
cultades considerables para la critica, ya que el autor no dio
una exposicion didactica. Benedetto Croce dice que El Capi-
tal es una “extrafia mezcla de teorias generales, de polémicas
y de satiras amargas, de ilustraciones y de digresiones histo-
ricas”. > Hay que ir a buscar el pensamiento del autor, y ese
trabajo no deja de ofrecer multiples causas de error. A menu-
do se le ha dado demasiada importancia a reflexiones breves
que surgen en medio de relatos, las que “tomadas rigurosa-
mente son inexactas, y nos parecen (y efectivamente lo son)
cargadas y repletas de verdades”. *> Hay que hacer un verda-
dero trabajo de interpretacion cuando las féormulas de Marx
son presentadas bajo una forma satirica, como a veces ocu-
rre. Por ultimo, encontramos aqui y alla grandes imagenes
cuyo sentido se les parece haber escapado hace tiempo a los
marxistas, y que solo hoy adquieren todo su valor, luego de
que el sindicalismo revolucionario nos muestra de modo tan

claro que es la lucha de clases.

La actitud de los discipulos de Marx contribuy6é mucho a
hacer estéril toda critica; es que, efectivamente, la critica se
ejerce normalmente sobre los desarrollos que produce una
escuela a partir de la doctrina de un maestro, y no tanto so-
bre la misma doctrina. Pero ocurre que los marxistas, en lu-
gar de desarrollar la obra magistral, se entregaron a fantasias
tan numerosas que las personas serias generalmente no los
consideraron como intérpretes autorizados de Marx. Por lo

tanto, este permanecio aislado.

51



Por ejemplo, a nadie se le ocurri6 creer que el materialis-
mo historico pudiera consistir en las paradojas, extravagan-
cias o ingenuidades que escribié Paul Lafargue sobre los ori-
genes del derecho, la moral o las religiones. ** A Marx nunca
se le hubiera ocurrido que “el panteismo y la transmigracion
de las almas de la Cabala son expresiones metafisicas del va-
lor de las mercancias y de su intercambio. ** Asombrado ante
el escaso impacto que tuvieron sus descubrimientos, Lafar-
gue declaro que, debido a la ignorancia y a los prejuicios de
los historiadores burgueses, los socialistas tienen el “mono-
polio” del materialismo histérico. ** Kautsky publico en la re-
vista oficial de la socialdemocracia alemana casi todas las
gracias que Lafargue present6 como aplicaciones del marxis-
mo, otorgandoles de este modo una verdadera aprobacion, lo
que contribuyd bastante a que se viera a la escuela marxista

como ridicula.

Al constatar que las personas competentes separaban de
manera tan absoluta a Marx de sus discipulos, estos se vie-
ron llevados a suponer que maestro debia ocupar un lugar
totalmente extraordinario en la historia del pensamiento hu-
mano. Se lo veia, por ejemplo, como la Unica persona con
méritos para ocupar el lugar dejado por Hegel ** como arbi-
tro soberano de la filosofia. Asi escribi6 Charles Bonnier, en
1895: “un reproche que se les hace con frecuencia a los socia-
listas es que ni Marx, ni El Capital hayan encontrado todavia
su sucesor; esto solo demuestra la incapacidad de nuestra

época por entender tanto la historia de la filosofia como la fi-

52



losofia de la historia. Asi como Hegel no encontr6é sucesor
hasta mediados de este siglo, los sucesores de Marx no apa-
receran hasta que haya terminado el periodo del capitalis-
mo”. »> Mientras tanto, habia que resignarse a la esterilidad
de la escuela marxista. Ain mas curiosa es esta frase de La-
fargue: es arriesgado tocar la obra [de Marx y Engels], esos
dos gigantes del pensamiento, aun para ponerla fuera de dis-
cusion; hasta la transformacion de la sociedad capitalista, los
socialistas de ambos mundos no podran mas que vulgarizar

sus teorias econdmicas e historicas”. ¢

Estos sentimientos de humildad religiosa tan ingenuamen-
te formulados por Lafargue parecen haber existido en un
gran numero de marxistas, y haberles impedido seguir los
excelentes consejos propuestos por Benedetto Croce en 1897:
“Liberar al pensamiento de Marx de la forma literaria que es-
te le dio, estudiar de nuevo y por completo las cuestiones
que se planted, darles formulas nuevas y mas precisas, nue-
vos desarrollos y nuevas ilustraciones histéricas”. > Hubiera
sido necesaria, para cumplir con este programa, una gran in-
dependencia de espiritu; los marxistas preferian armar resu-
menes que a Croce le parecian mas oscuros que los textos
del maestro. Podemos notar en una gran parte de la literatu-
ra marxista un esfuerzo constante por reproducir las frases
del Capital, de manera que a veces se creeria que estos auto-
res estan mas familiarizados con los mecanismos de compo-
sicion de quienes se dedican a la liturgia que con los méto-

dos cientificos modernos.

53



La escuela marxista se caracterizaba asi por fantasias apa-
rentemente extrafias al sistema de Marx y por un inmovilis-
mo cercano a la servidumbre. La doctrina por lo tanto parece
intacta en medio del derrame universal, porque la vida se
alejaba cada vez mas de ella; diez afos atras se hubiera podi-
do comparar al marxismo con un arbol muy viejo, cuya cor-
teza endurecida encierra un corazén apolillado. Charles
Andler anuncidé entonces que habia llegado el momento de
escribir la historia de la descomposicion del marxismo; pero
Bernstein acababa de realizar audaces intentos por devolver-
le vida al arbol, cuyo fin no era tan préoximo como pensaba el

profesor francés.

Marx habia escrito El Capital gracias a una serie de obser-
vaciones realizadas sobre Inglaterra; pero durante los treinta
aflos que siguieron a su publicacién se habian producido
muchos cambios importantes en la industria, la vida, y la po-
litica en Inglaterra; la mejor manera que se podia emplear
para rejuvenecer al marxismo parecia ser retomando las in-
vestigaciones en el punto donde las habia dejado el maestro,
y completar a El Capital en razén del desarrollo de las clases
obreras inglesas. En el prefacio de su libro Marx les habia di-
cho a los alemanes que tenian que ir a buscar en la patria del
capitalismo las tendencias fundamentales que caracterizan al
régimen moderno; habia escrito esta frase, a la vez vaga y

paraddjica, que tantas veces se reprodujo como una ley his-

54



torica irrefutable: “El pais mas desarrollado industrialmente
les muestra a los que lo siguen en la escala industrial la ima-

gen de su propio futuro”.

El fenémeno que mas le llama la atencién al observador
de la Inglaterra contemporanea es evidentemente el tradeu-
nionismo. Cuando Bernstein consideraba esta forma de orga-
nizacion sindical como destinada a imponerse en todos los
paises que siguen la via capitalista, creia ser fiel al método de
Marx; pero los representantes oficiales de la escuela no ad-
mitian que se pudiera ser tan audaz como para reconocer,
gracias a este método, hechos contrarios a la tesis de la lucha
de clases. El tradeunionismo tiene por objeto regular amisto-
samente los conflictos que se producen entre patrones y tra-
bajadores; si se generaliza, es imposible afirmar que el meca-
nismo de produccién capitalista agrava los conflictos indus-
triales hasta llegar a transformarlos en lucha de clases. Los
antiguos amigos de Bernstein que no entendian como este
pudo dedicarse a observar la obra de su maestro para com-
pletarla, en lugar de armar resimenes de resimenes como
ellos, pensaron que un escandalo semejante tenia que ser
producto de causas muy impuras; lo acusaron de haber sido
comprado por los capitalistas. No quiero insistir sobre este
capitulo feo de la historia de la socialdemocracia.

Bernstein, convencido de que permanecia fiel al espiritu
de Marx traté de explicar de qué forma el desarrollo de la
doctrina del maestro pudo llevar a resultados tan contrarios

a la tesis ensefiada por la escuela; se vio llevado asi a pre-

55



guntarse si el sistema primitivo de Marx no contenia princi-
pios contradictorios, entre los que se encontrarian los que
corresponderian a sus nuevas doctrinas. Propuso en 1899
una teoria sobre la cual no me parece que se haya prestado

la atencion adecuada.

Segun €l habria en el socialismo moderno dos corrientes
principales: “una constructiva, que sigue las ideas de refor-
mas expuestas por pensadores socialistas; la otra se inspira
de los movimientos populares revolucionarios y en realidad
solo apunta a destruir. De acuerdo a las posibilidades del mo-
mento una aparece como utopica, sectaria, pacificamente evo-
lucionista, y la otra como conspiradora, demagégica, terrorista.
A medida que nos vayamos acercando a los tiempos presen-
tes, mas categorica es la consigna: por un lado, emancipa-
ciéon por la organizacion econémica, por el otro, emancipa-
cion por la expropiacion politica... La teoria marxista buscaba
combinar el fondo esencial de ambas corrientes... Pero esta
combinacién no significaba la supresiéon del antagonismo;
era mas bien un acuerdo de compromiso como el que Engels
les proponia a los socialistas ingleses en su texto La situacion
de la clase obrera en Inglaterra: subordinacion del elemento
especificamente socialista al elemento politico-radical y so-
cial-revolucionario. Y mas alla de la evolucion llevada a cabo
por la teoria marxista a lo largo del tiempo, nunca se pudo

deshacer de este compromiso, ni de su dualismo”. *

56



Esta manera de concebir las cosas indign6é a Kautsky,
quien poco después respondié que Marx habia reconciliado
al socialismo utdpico con el movimiento revolucionario en
una unidad mas alta; que en consecuencia no existia ni dua-
lismo ni acuerdo de compromiso; y que el supuesto descubri-
miento de Bernstein solo tenia por objeto despojar al mar-
xismo de su espiritu revolucionario, que constituye su vida.
El tnico dualismo que se podia reconocer en la actividad de
Marx y Engels consistiria en el hecho de que fueron a la vez
hombres de ciencia y hombres de lucha; el hombre de cien-
cia sopesa los pros y contras antes de tomar una resolucion
mientras que el hombre de lucha esta obligado a actuar sin
haber tenido necesariamente el tiempo para reflexionar dete-
nidamente. “Deducir de la dualidad de sus funciones contra-
dicciones en sus teorias, o incluso errores de orden intelec-
tual, no es apreciar a tales hombres con la imparcialidad de
la historia”. >

Kautsky estaba convencido de que Marx habia utilizado
tan bien las investigaciones e hipotesis realizadas anterior-
mente y que habia llegado a la verdad cientifica; reconocer
que el marxismo habria soldado artificialmente dos sistemas
contradictorios, era aceptar que habia algo insuficiente en la
doctrina; por nada del mundo Kautsky aceptaria pronunciar
una blasfemia semejante. Segun él la socialdemocracia ha-

bria cometido una grave imprudencia si se hubiera embarca-

57



do en vuelos nuevos sin saber donde llevaban, en lugar de
aplicar toda su inteligencia defendiendo los principios cier-

tos que habia recibido.

Las ideas de Bernstein fueron acogidas con mucho agrado
por quienes deseaban que el marxismo escapara del inmovi-
lismo en el que Kautsky pretendia mantenerlo; al sefialar la
incoherencia de sistemas, Bernstein mostraba la necesidad
de buscar nuevos equilibrios entre las tendencias fundamen-
tales del socialismo moderno, equilibrios siempre inestables
y provisorios. De esta forma la vida se introducia en una

doctrina hasta entonces condenada a la esterilidad.

En Francia el estudio de las organizaciones sindicales llevo
a preguntarse si no habria que considerar una descomposi-
cién del marxismo distinta a la que examinara Bernstein. Lo
que el marxismo tomo de las antiguas tendencias socialistas
constituye lo que mas llama la atencion; pero podria ser que
Marx hubiera agregado algo que constituiria lo que llamaré
el marxismo de Marx; esta parte permaneci6é escondida mu-
cho tiempo ya que todavia no existian las organizaciones
obreras que le correspondieran, y Bernstein no la reconocio
porque solo conoce bien Inglaterra y Alemania. Me propon-
go mostrar aqui como concibo esta nueva manera de enten-

der la descomposicion del marxismo.

58



Pies de pagina

concepcion en Le Devenir social, de mayo de 1896. De hecho, el autor no habla de
la inmaculada concepcién de la virgen, exenta del pecado original, sino del naci-
miento virginal del Cristo. En las tltimas lineas nos ensefia que en un concilio
“por la mayoria de un voto, la Iglesia Cristiana, fundada sobre el antiguo mito fe-
menino de la inmaculada concepcion, decidié que la mujer tenia un alma, al igual
que el hombre”. Evidentemente posee una recopilacién muy especial de los con-

cilios.

los errores cometidos por Paul Lafargue en este articulo sobre Campanella; pode-

mos agregar este: el autor toma la palabra Sefirot por un término masculino sin-

59



gular, cuando es femenino y plural.

te, Paris, 1904, p. 4. Véanse en una nota en la pagina 14 divertidas reflexiones so-
bre las “grias metafisicas y éticas, la Justicia, la Libertad, la Patria que se prosti-

tuyen en los discursos académicos y parlamentarios, los programas electorales y
la publicidad™.

Martin Leray, Paris, 1900, pp. 68-70.

60



61



Formacion de las utopias - Pasaje a las reformas
sociales antes de 1848 - Acceso de los obreros a la
pequeiia burguesia por la asociacion de la
produccion y por el tradeunionismo - La paz social
en Vidal y en Considérant

a) Los escritores a los que llamamos utopistas se referian
continuamente a los sentimientos de justicia cuando preco-
nizaban reconstrucciones de la sociedad. En cualquier orga-
nizacion real existen situaciones por las cuales el derecho es-
tablecido hurta la opinion, es inevitable, por muy perfeccio-
nado que sea un sistema juridico, no puede aplicarse perfec-
tamente a todos los casos ni la ciencia puede ser perfecta-
mente adecuada a la naturaleza. La tinica forma de crear una
falsa identificacion sera introduciendo flexibilidad dentro de
un sistema cuyo caracter es justamente ser rigido: arbitrario
en el derecho y empirismo en la ciencia. Cuando la opinién
se encuentra fuertemente solicitada por esos casos anorma-
les exige entonces que se proceda a un cambio de la reglas
juridicas para que desaparezca la disonancia que le llama la
atencion; asi se ejecutan las reformas, para que el respeto
por el derecho vaya creciendo y para reforzar el sistema

existente.

62



Por ejemplo, aunque todas nuestras legislaciones matri-
moniales estén basadas sobre la doctrina eclesiastica del ca-
samiento, quien proclama indisolubilidad de la unién sexual,
se tuvo que admitir que algunos casos exigian la separacion
de los esposos; hoy en dia los intelectuales insistieron tanto
sobre algunos inconvenientes de esta separaciéon que se
adopto6 en Francia una ley relativa al divorcio, que para mu-
cha gente pareci6 ser necesaria para fortalecer el respeto de-

bido al casamiento.

Ya que son sobre todo los intelectuales los que actian asi
sobre la opinioén publica sefialandole los perjuicios de algu-
nas reglas, se puede decir que siempre se encuentra al lado
de la justicia de los juristas una justicia novelesca, llena de
arbitrariedades y de paradojas, la cual puede satisfacer tos
los hombres que tienen gusto para imaginar cambios socia-
les. Los utopistas no se dan cuenta de que la contradiccion es
la condicién misma del movimiento historico del derecho;
para ellos esa seria la prueba de error cometido sobre los
principios que gobiernan la sociedad en su conjunto; buscan
en crear un mundo absolutamente l6gico; pero sus adversa-
rios pueden demostrar facilmente que sus proyectos genera-
rian consecuencias que afectarian con mayor frecuencia
nuestros sentimientos que los usos actuales. La mas minima
reflexion bastaria en mostrar que las cosas no pueden ser de
otra manera, si sus ideas no estaban conformes a sus usos,

seria una sociedad compuesta por alienados.

63



Los razonamientos de los reformadores sociales parecian
lo suficientemente serios que se enfocan sobre algunos deta-
lles, porque pierden asi el caracter paraddjico de las utopias;
las analogias por medio de las cuales se imaginan el paisaje
del mundo son tanto més faciles de admitir cuanto menos di-
fiera ese paisaje del que se ve frente a los ojos; los proyectos
parecen mas practicos en la medida que parezcan concilia-
bles con un mayor nimero de intereses existentes. Llegara
por lo tanto el dia en que las escuelas sociales, motivadas por
el deseo de obtener siempre un éxito mas grande, limiten sus
ambiciones a propagar la idea de reformas; es entonces

cuando logran capturar con mas fuerza a la opinion publica.

Los grandes utopistas del siglo xx tuvieron todos como su-
cesores a personas que abandonaron las ambiciones primiti-
vas de los fundadores para adoptar una actitud reformista, es
decir una actitud conservadora. Menciono en este sentido
una pagina curiosa de la carta de Proudhon a Considérant
llamada Advertencia a los propietarios. Esta carta es del 1 de
enero de 1842; en ese momento el fourierismo ya habia reali-
zado su evolucidon, como lo expone muy bien Proudhon:
“Fourier declara que al comenzar los estudios y las experien-
cias societales hace falta ubicarse completamente por fuera
de las ideas civilizadas, y romper bruscamente con todas las
nociones contrarias a su armonia; es lo que llama proceder
por spagat, término tomado de los trapecistas... {Como! jTo-
do ese inmenso trabajo de la humanidad no se habria produ-

cido, la historia no tendria ningin sentido y todo ese movi-

64



miento no habria sido méas que una larga decepcion! Ni si-
quiera usted lo piensa, sefior redactor; de otro modo yo le
preguntaria qué es lo que significa este escrito sobre la poli-
tica general que tan fuerte impresion produjo, y en el que us-
ted se muestra como profundo socialista, ya que permanece

dentro de los datos de la sociedad actual” %.

Poco tiempo antes de la revolucion de 1848, una de las
personas que mas impresion causaria en la asamblea nacio-
nal, Francois Vidal, terminaba su famoso libro sobre la Re-
particion de las riquezas con reflexiones que ilustran perfec-
tamente las consecuencias a las que habian llegado tantas
utopias desarrolladas desde hacia mas de treinta afios: “La
verdadera cuestion hoy en dia se reduce a buscar de qué mo-
do seria posible neutralizar en parte los efectos funestos de
nuestras instituciones econdmicas; a examinar el provecho
que podriamos obtener, en 1846, con nuestras leyes, nuestros
habitos y nuestros prejuicios, de los principios de asociacion
y de organizacion aplicados como paliativos para aliviar la
miseria y mejorar la suerte de esos miles de nuestros seme-
jantes que no pueden esperar pacientemente al futuro y ali-
mentarse con ilusiones, que piden ganarse la vida trabajando
y que podrian producir mucho mas que sus necesidades, si
se supiera utilizar sus brazos, si se les quisiera proporcionar
un adelanto y las herramientas necesarias, a titulo de présta-
mo. {Por cierto que estamos muy lejos del pais de los utopis-
tas! Asi presentado, el problema queda singularmente cir-

cunscripto, y caemos bruscamente de las alturas del ideal de

65



vuelta a tierra, bajo el imperio de la realidad y de la necesi-
dad. Se trata de un mundo muy distinto; pero en definitiva
es donde estamos condenados a vivir: jdebemos resignar-
nos!”. # Recién vimos producirse una evolucioén, que parece
necesaria, de la utopia a la practica. También se puede consi-
derar que esta evolucion se produce de la imaginacion a la
inteligencia, de lo novelesco al derecho, del absoluto a lo re-

lativo, o de lo simple a lo complejo.

Los reformadores sociales esperaban convencer a todos
los partidos a aceptar sus proyectos. Vidal aseguraba que los
mas brillantes economistas estaban conmocionados, que en
las catedras del Estado se hablaba de asociacion y organiza-
cién, y que se abandonaban las doctrinas negativas de la es-
cuela llamada liberal. “Los socialistas no pretenden transfor-
mar a la sociedad de un solo golpe, no transformar el mundo.
Lo que pretenden es convertirlo”. # Durante mucho tiempo
se habia imaginado que no existia mejor proceso en aliviar la
miseria que aquel consistiendo en llamar a la justicia: los
hombres de todas las clases podrian ponerse de acuerdo so-
bre el bien, mientras pueden diferir sobre lo util; ahora los
escritores reformadores esperan practicamente que se adop-

te una teoria industrial.

b) F. Vidal terminaba buscando la forma de proporcionar a
los trabajadores las herramientas y los avances indispensa-
bles; se trataba por lo tanto de mejorar la organizaciéon del
trabajo, y ese era el propdsito perseguido por todos los uto-

pistas desde Fourier y Saint-Simon.

66



El primero pensaba haber encontrado una forma para ha-
cer que los obreros estén mas enfocados a su tarea; el segun-
do queria colocar al frente de todas las grandes empresas a
especialistas particularmente capaces. Mas tarde se esperaba
que las asociaciones obreras (que hoy se llaman cooperativas
de produccion) dieran la soluciéon practica al problema eco-
némico. Durante mucho tiempo, se alab6 la participacion en
las ganancias como medio para crear una economia de orden
superior, que le aseguraria a la gran industria los beneficios
que la pequena habia obtenido del interés que tenian los an-
tiguos obreros convertidos ahora en patrones respecto al éxi-
to de sus negocios. Mucha gente pensaba que la participa-
cién en las ganancias funcionaria alli donde la asociaciéon

obrera parecia incapaz de prosperar.

Hoy en dia los fabricantes de reformas sociales estarian
relativamente dispuestos a reconocer que el contrato colecti-
vo encierra una virtud misteriosa y analoga a aquella que
Louis Blanc le atribuia a la asociacion y de que Proudhon se
reia tanto. Los obreros, por el tnico hecho de que utilizarian
al sindicato como intermediario, adquiririan un lugar mas al-
to en el mundo econdémico, se volverian mas capaces y ten-
drian derecho a una mejor remuneracion. Se ha estado com-
parando a veces al sindicato con un banquero, que eleva mas
sus pretensiones mientras mas poderoso es el arsenal del que
esta armada la industria y por lo tanto cuanto mas grandes

son los beneficios extraordinarios que esta puede obtener: el

67



contrato colectivo seria entonces una suerte de comandita
referida a la mano de obra, mientras que la comandita del

Codigo de comercio se refiere al dinero.

Si el tradeunionismo produjera realmente los resultados
que les atribuyen sus defensores, tendria una consecuencia
doble de desarrollar el sentimiento de responsabilidad en el
obrero y de darles un lugar juridico mas cercano al que tra-
dicionalmente le corresponde al propietario. Habria de este
modo progreso econémico y juridico: por lo que ya no seria
exacto decir, como hacian Marx y Engels en el Manifiesto del
partido comunista: “el siervo, a pesar de su servidumbre, se
habia elevado al nivel del miembro de la comuna; el pequefio
burgués se habia convertido en burgués, a pesar del yugo del
absolutismo feudal. Por el contrario, el obrero moderno, en
lugar de elevarse por el progreso de la industria, desciende

cada vez mas por debajo de la condicion de su propia clase”.

c) El ascenso hacia la burguesia es lo que mas le llamo la
atencion a Paul de Rousiers durante sus viajes a Inglaterra y
Estados Unidos. Creo que esta observacion es la que esta en
la base de todos los juicios favorables que tiene sobre el tra-
deunionismo; considera que el gobierno inglés siguié una
politica prudente al nombrar a secretarios de sindicatos co-
mo jueces de paz, trabajando asi para facilitar la constitucion
de una aristocracia obrera que entre en pie de igualdad en

los marcos de la antigua sociedad. #

68



En la obra citada mas arriba, F. Vidal expresaba muy clara-
mente las intenciones conciliatorias de sus contemporaneos:
“Los socialistas no buscan la guerra social; quieren, por el
contrario, prevenirla. Exigen reformas para conjurar las re-
voluciones. Lejos de provocar el odio entre las distintas cla-
ses de ciudadanos, predican la concordia y la asociaciéon”. =
“Lean los diarios populares: todos predican la paz, el orden,
la unidn, la tolerancia, la verdadera caridad; todos se esfuer-
zan por moralizar al pueblo, por desarrollar en él el corazén
y la inteligencia, las facultades mas nobles, los sentimientos
mas generosos; todos proclaman con generosidad el debido
respeto a los intereses existentes, todos maldicen la pereza y
glorifican el trabajo. jLos diarios redactados por obreros han
hecho mas que todos los profesores de moral! Esos obreros,
antes indisciplinados e impacientes contra toda autoridad,
entienden hoy la necesidad del orden, la jerarquia y la disci-
plina”. #’Es asi que los socialistas de ese tiempo se presenta-
ban como los profesores de la paz social. Se encuentra el
mismo acento en el Manifiesto de la Democracia publicado
por Considérant. # El autor pretendia darles a sus lectores
contemporaneos el medio para hacer desaparecer las causas
de los conflictos econdémicos; queria que el derecho sustitu-
yera gradualmente a la fuerza y la industria a la guerra; es-
peraba ver la realizacion del régimen democratico y cristiano
que hasta entonces no habia sido reconocido mas que bajo
una forma abstracta, en la proclamacion de la libertad y de la

igualdad; se trataba de hacer desaparecer a una oligarquia

69



que no solamente aplastaba al proletariado sino también a la
burguesia y dominaba ya al gobierno. # “Por suerte las filas
de la burguesia son numerosas y las inteligencias se despier-
tan; el sentimiento de las miserias materiales y morales de la
clase obrera y de la necesidad de remediarlas se va abriendo
camino; la caridad social las penetra y los irrita; y las clases
burguesas empiezan por otra parte a ver que no estan menos
interesadas que las proletarias en la introducciéon de garan-
tias en el orden industrial y en la resistencia a los acapara-

mientos de la aristocracia financiera”. ¥

Los autores modernos que se ocupan de la reforma social
no afiadieron mucho mas a lo que habian hecho los antiguos
socialistas; solo reemplazaron la apologia de la asociacion
por la apologia del tradeunionismo; quizas incluso sean me-
nos cientificos que sus predecesores, ya que todos los utopis-
tas esperaban que sus recetas produjeran un gran incremen-
to de la produccién, mientras que los reformistas contempo-
raneos estan mucho menos preocupados por el progreso
econémico; se podria entonces decir que los utopistas se
aproximan al marxismo, pero se distinguen de él en que
creian que deben producir planes para dirigir la industria,
mientras que el marxismo cree que esta se dirige perfecta-

mente a sl misma.

70



Pies de pagina:

55-56. De hecho, Fourier procedia como todos los utopistas, tomando sus ideas

paradéjicas del mundo contemporaneo.

1894, p. 172.

71



72



II

Luchas de los pobres contra los ricos - Los
blanquistas - Intervencién de los partidos - El
Estado popular y sus maquinas - Recuerdos de la
Revolucion - Identificacion establecida entre el
régimen feudal y el capitalismo - Ascenso del
proletariado a la burguesia por la autoridad

a) Veamos ahora el segundo elemento que entro en el so-
cialismo moderno, es decir el elemento revolucionario. Por
mucho tiempo la idea de revolucién estuvo identificada con
la lucha de los pobres contra los ricos; esta lucha es tan anti-
gua como el mundo civilizado y ha desgarrado las ciudades
helénicas; con el tiempo no parece que haya cambiado mu-
cho; constituye una forma rudimentaria de la lucha de clase,

con la cual se la confunde a menudo. *

Antes de 1848, la idea de una revuelta de los pobres asus-
taba. Considérant decia, por ejemplo, en su Manifiesto de la
Democracia: “Qué ocurriria con la civilizacion, qué ocurriria
con los gobiernos y qué ocurriria con las clases altas, si, al
extenderse el feudalismo industrial por toda Europa, las in-
numerables legiones de la esclavitud moderna se sublevaran
al grito de ‘jVivir trabajando o morir combatiendo!” jPues

bien! Si la sabiduria de los gobiernos, de la burguesia inteli-

73



gente y liberal, de la ciencia, no termina de percatarse, es se-
guro que el movimiento que arrastra a las sociedades euro-
peas marcha derecho hacia las revoluciones sociales y que
vamos directo hacia una ‘jacquerie europea’. > Mas adelante
sefialaba el peligro del comunismo “medio violento, expolia-
dor, revolucionario y, ademas, ilusorio”, que seducia a los es-
piritus por su extrema sencillez: “Esas formulas son muy sen-
cillas y muy inteligibles para las masas famélicas y despro-
vistas, a las que no pueden mas que parecerles perfectamen-
te justas, en la medida que la sociedad les niega el derecho al

trabajo”. *

b) Los hombres que a lo largo del siglo xix fueron los més
auténticos adeptos de la tradicién revolucionaria, los verda-
deros representantes de los pobres y los mas decididos del
combate en las calles, aquellos a los que Bernstein designa
bajo el término de blanquistas, no estaban menos decididos
que Considérant a impedir cualquier regreso de la barbarie,
y un movimiento de jacques tampoco era su ideal. Bernstein
vio muy bien que los juicios sobre ellos se detuvieron dema-
siadas veces en algunos aspectos muy secundarios de su tac-
tica. No podria definirse a los blanquistas esencialmente co-
mo hombres de complot; la forma de llegar al poder les era
indiferente; poseer el poder era a sus ojos resolver todas las
dificultades, no se cuestiona nunca la fuerza creadora que
posee un partido politico revolucionario que adquiri6 el po-
der %; semejante partido, una vez llegado al gobierno, es mu-

cho mas fuerte que podria serlo un partido conservador, da-

74



do que no tiene nada que preservar, ya que las condiciones
econdmicas estan consideradas como fenémenos subordina-

dos.

Gracias a la intervencion de un partido encabezando la re-
volucion, el movimiento historico adquiere un aspecto total-
mente nuevo e imprevisto; ya no se trata de una clase de po-
bres actuando bajo la influencia de sus instintos, sino de per-
sonas instruidas que razonan sobre los intereses de un parti-
do, como lo hacen los industriales sobre la prosperidad de

Sus negocios.

Los partidos politicos son coaliciones formadas para con-
quistar las ventajas que puede otorgar la posesion del Esta-
do, tanto si sus promotores estan impulsados por el odio, si
buscan ventajas materiales, o si solo tienen la ambicién de
imponer su voluntad. Por mas habiles que puedan ser los or-
ganizadores de un partido, nunca podrian agrupar mas que
un estado-mayor muy débil, encargado de actuar sobre las
masas descontentas, llenas de esperanzas lejanas y dispues-
tas a realizar sacrificios inmediatos; el partido les hara gran-
des concesiones en caso de éxito; pagara los servicios presta-
dos en forma de transformaciones econdmicas, juridicas y
religiosas, cuya repercusion puede superar infinitamente las
previsiones. Muchas veces los jefes de los partidos que mas
profundamente alteran a la sociedad pertenecen a la aristo-
cracia, a la que la revolucion tocara muy directamente; por-
que estos hombres, al no haber encontrado en su clase los

medios para hacerse con el poder, tuvieron que reclutar un

75



ejército fiel entre clases cuyos intereses estan enfrentados
con los de sus familias. La historia muestra que se tendria
una idea muy falsa de las revoluciones si se las supusiera
realizadas por los motivos que el filosofo a menudo llevo a

atribuirles a sus promotores.

Cuando los acontecimientos han tenido lugar hace un lar-
go tiempo, las pasiones que habian conducido a los primeros
sujetos del drama parecen triviales en comparaciéon con los
grandes cambios ocurridos dentro de la sociedad, y a las cua-
les se intenta poner en relaciéon con las tendencias oscuras
de las masas. Por lo general los contemporaneos vieron las
cosas en el orden inverso, interesandose mas bien en la com-
petencia que existia entre les estados-mayores de los parti-
dos. Sin embargo, debe sefialarse que hoy en dia, donde se le
da tanta importancia a las ideologias, todo partido esta obli-
gado a hacer gala de doctrinas: los politicos mas audaces no
podrian conservar su prestigio si no se las arreglaran para
establecer una cierta armonia entre sus actos y los principios

que supuestamente representan.

La introduccion de los partidos politicos en un movimien-
to revolucionario nos aleja mucho de la sencillez primitiva.
Los actores de la revoluciéon han estado, al comienzo, em-
briagados por la idea de que su voluntad no podia encontrar
ninguin obstaculo, ya que eran mayoritarios; les parecia evi-
dente que no tendrian mas que designar delegados para for-
mular una nueva legalidad conforme a sus necesidades; pero

de repente aceptan la direccion de personas que tienen inte-

76



reses distintos a los suyos; estas personas estan dispuestas a
ayudarlos, pero con la condicién de que las masas les entre-
guen el Estado, el objeto de su codicia. Es asi que la revuelta
de los pobres puede servir de base a la formaciéon de un Esta-
do popular, compuesto por burgueses que desean continuar
la vida burguesa, que mantienen ideologias burguesas, pero

presentandose como mandatarios del proletariado.

El Estado popular se ve llevado a extender cada vez mas
sus tentaculos, porque las masas se vuelven cada vez mas di-
ficiles de enganar, cuando ya pasé el primer instante de lu-
cha y sin embargo se tiene que sostener su ardor en tiempos
de calma; esto exige complicadas mdquinas electorales , y en
consecuencia un gran numero de favores que conceder. Al
aumentar constantemente el niumero de sus empleados va
constituyendo una clase de intelectuales con intereses sepa-
rados de los del proletariado de productores; refuerza asi la
defensa de la forma burguesa contra la revolucion proletaria.
La experiencia muestra que por mucho que esta burguesia
de dependientes tenga una pobre cultura, no esta menos li-
gada a las ideas burguesas; muchos ejemplos demuestran in-
cluso que si algin propagandista de la revolucion ingresa en
el mundo gubernamental convierte en un excelente burgués

con la mayor facilidad.

Se podria entonces decir que por una especie de paradoja
los politicos que se consideran como los verdaderos posee-

dores de la idea revolucionaria son conservadores. Pero des-

77



pués de todo, acaso la Convencion habia sido algo distinto?
:No se dijo a menudo que habia seguido las tradiciones de

Luis XIV, preparando el camino para Napoleon?

¢) Los recuerdos de la Revolucién dominaron durante mu-
cho tiempo la propaganda socialista. Se buscaba identificar,
por ejemplo, las ganancias capitalistas con los derechos se-
fioriales y los diezmos que la burguesia suprimi6 sin indem-
nizaciones en el pasado. No se dejo de senalar que muchas
fortunas burguesas provenian de la venta de bienes naciona-
les, que se habia realizado en condiciones singularmente fa-
vorables a los compradores. Se buscaba hacer entender que
el Estado popular podia inspirarse en esos memorables ejem-

plos para liquidar al capitalismo con pocos gastos.

Los politicos revolucionarios no se situaban en absoluto
en el mismo punto de vista que los utopistas cuando razona-
ban sobre la propiedad. Estos estaban sobre todo preocupa-
dos por la organizacion del trabajo, mientras que los politi-
cos no veian mas que rentas para compartir; su concepcion
era la de los intelectuales, a los que tanto les cuesta conside-
rar a la propiedad como medio de produccion, y que la en-
tienden mas bien como titulo de posesion. La ley deberia (co-
mo bien lo hacia en las ciudades antiguas) racionar a los ri-
cos, imponiéndoles enormes cargas, que proporcionarian los
recursos que permitirian hacer mas agradable la vida de los
pobres. Los problemas econémicos se encuentran de esa for-
ma en un segundo plano, mientras que las 6rdenes dadas por

los duerios del Estado pasan al primero.

78



;Qué querian los antiguos legisladores? Mantener en la
ciudad a un nimero suficiente de ciudadanos aptos para lle-
var las armas y defender las tradiciones nacionales; hoy en
dia diriamos que su ideal era burgués. Y los hombres de la
Revoluciéon francesa, jqué querian? Aumentar en una pro-
porciéon muy grande el numero de propietarios acomodados;
crearon una burguesia cuya potencia aun no se ha extingui-
do. No podria desembocar en consecuencias totalmente ana-
logas el Estado popular, inspirandose principalmente en las
necesidades econdémicas contemporaneas? La transferencia
de las rentas puede efectivamente realizarse de manera indi-
recta pero segura, por medio de una legislacion social que
tenga en cuenta las condiciones de la gran industria: crear
medios de arbitraje que le permitan al tradeunionismo ejer-
cer una accion constante sobre los salarios; reemplazar al pe-
quefio comercio de productos por servicios publicos de ali-
mentacion, a la explotacion de las viviendas obreras por al-
quileres municipales, y a la usura de los pequefios prestamis-
tas por instituciones de prevision; encontrar recursos fiscales
en los grandes impuestos percibidos sobre las clases ricas, de
forma tal que las ganancias extraordinarias producidas en las
industrias regresen a las obras democraticas. Gracias a esos
procedimientos, el obrero puede convertirse en pequefio
burgués ¥, y llegamos asi a las mismas conclusiones que an-

teriormente: adscripcion del proletariado a la burguesia.

79



Pies de pagina:

Socialisme et liberté, ed. V. Giard y E. Briére, 1898. Define la clase como “una divi-

sién de la poblacion segun el grado de riqueza” (p. 154).

las maquinas americanas, en su libro Démocratie et I’organisation des partis poli-
tiques, ed. Calmann-Levy, 1903. Léase sobre todo el capitulo VI del libro V, donde
da la siguiente definicién de mdquina: “conjunto de personas escalonadas jerar-
quicamente, ligadas una a la otra por una devocion personal, pero sobre una base
mercenaria, y preocupadas Gnicamente por satisfacer sus apetitos, explotando la
fortuna de los partidos politicos” (t. II, p. 347). Ostrogorski nos muestra que
Tweed, en Nueva York, luego de haberse demostrado que habia sido el boss de
Tammany-Hall, y culpable de robos espantosos, mantuvo la estima de los pobres
de la ciudad, que vieron en él a una victima de los ricos (t. II, p. 401): la lucha de

los pobres contra los ricos de siempre.

dia; aquello fue perfectamente reconocido por todos los observadores rigurosos.

80



81



III

Dualismo en el Manifiesto comunista - Medidas
revolucionarias y teorias cercanas a las de los
utopistas - Temor de Bernstein respecto a la
capacidad politica de la socialdemocracia -
Abandono del marxismo por parte de los politicos

E 1 puausmo gue sexaro Bernstein aparece de forma indiscuti-

ble en las medidas provisionales que el Manifiesto comunista
proponia adoptar en caso de revolucién victoriosa. En 1872,
al reeditar su obra, Marx y Engels declaraban no prestarle
una importancia particular a estos consejos practicos, pero
es singular que, en los prefacios escritos en 1872, 1883 y
1890, no encontremos ninguna indicacién capaz de orientar
a los lectores. Supongo que ellos mismos percibian la duali-
dad del sistema, y no se atrevian a realizar incursiones un
poco prolongadas en el terreno de la practica politica, dado

que temian desorganizar el edificio.

En su comentario del Manifiesto comunista de 1901 no me
parece que Andler haya reconocido muy bien sus fuentes;
habria estado bien inspirado si tomaba la tesis de Bernstein
como punto de partida. Distingue las proposiciones entre ju-
ridicas, econémicas y pedagogicas. Me cuesta pegar el nom-

bre de “juridicas” al lado de medidas que se parecen a las or-

82



denes que da un conquistador al dia siguiente de su victoria
para destruir a los vencidos: expropiacién de la propiedad y
afectacion de su renta a los gastos del Estado; impuestos
fuertemente progresivos; abolicion de la herencia; confisca-
cién de los bienes de todos los emigrados y rebeldes. Estas
pretendidas medidas juridicas tendrian por otro lado el obje-
to de arruinar a todos los intereses preservados por el dere-
cho privado, y el de suprimirlo al cabo de una generacion.
No olvidemos que el derecho, al igual que la ciencia, consi-
dera a las cosas como si fueran eternas; por lo tanto no creo
que se les pueda dar el nombre de juridicas (sin cometer un
grave contrasentido) a reglas cuya aplicacion es de duracion

tan limitada.

Las otras propuestas estan tomadas obviamente de la lite-
ratura de los utopistas: centralizacion del crédito; explota-
cion de los transportes por el Estado; multiplicacion de las
manufacturas nacionales y mejoramiento de las tierras se-
gun un plan general; trabajo obligatorio para todos y organi-
zacion de ejércitos industriales, sobre todo para la agricultu-
ra; acercamiento entre la agricultura y la industria; educa-
cion publica y gratuita para todos los nifios y reunion de la
educacion con la produccion material. No me queda claro
porque Andler aisla este ultimo proyecto, que llama pedagé-
gico, y que pertenece de la manera mas evidente a la organi-

zacion del trabajo.

83



El conjunto del Manifiesto comunista ofrece las mayoras
analogias con la literatura de los utopistas, hasta tal punto
que se ha podido acusar a Marx de haber plagiado el Mani-
fiesto de la democracia redactado por Considérant. No solo
los fenémenos estan a menudo presentados de la misma for-
ma, sino que ademas encontramos razonamientos que pudie-
ron parecer idénticos a los de los utopistas; por ejemplo, al
final del primer capitulo, leemos: “he ahi una prueba palma-
ria de la incapacidad de la burguesia para seguir gobernando
la sociedad e imponiendo a esta por norma las condiciones
de su vida como clase. Es incapaz de gobernar, porque es in-
capaz de garantizar a sus esclavos la existencia ni aun dentro
de su esclavitud, porque se ve forzada a dejarlos llegar hasta
una situacion de desamparo en que no tiene mas remedio
que mantenerles, cuando son ellos quienes deberian mante-

nerla a ella”. ¥

No me parece que se haya llegado a determinar ain exac-
tamente cuales son los postulados empleados por Marx y
Engels en el Manifiesto comunista; su lenguaje rico en image-
nes pudo ser interpretado tanto como similar al de los uto-
pistas; como condenatorio de la burguesia en nombre de la

justica eterna; o como llamado a la revuelta de los pobres.

Debemos observar que el Manifiesto no encierra ninguna
férmula con un aspecto blanquista tan marcado como la que
se encuentra al final de la Miseria de la filosofia: “El antago-
nismo entre el proletariado y la burguesia es la lucha de una

clase contra otra clase, lucha que, llevada a su mas alta ex-

84



presion, implica una revolucion total. ;Puede causar extrafie-
za que una sociedad basada en la oposicion de las clases lle-
gue, como ultimo desenlace, a la contradicciéon brutal, a un
choque cuerpo a cuerpo? Hasta que ese momento llegue, en
visperas de toda la reorganizacion general de la sociedad, la
ultima palabra de la ciencia social sera siempre: ‘Luchar o
morir, la lucha sangrienta o la nada. Es el dilema inexora-
ble’”. ?® Lo mas probable es que Marx y Engels no hayan po-
dido expresar la totalidad de su pensamiento en un docu-
mento destinado a ser adoptado por una asociacion. Marx y
Engels eran originalmente tan favorables a las ideas blan-
quistas que en 1850 consideraban a los blanquistas como el
verdadero partido proletario, mientras que, de acuerdo a
Bernstein, “el partido proletario francés, en 1858, estaba for-
mado por los obreros reunidos alrededor del palacio de Lu-

xemburgo”. ¥

Al considerar la situaciéon del partido socialista aleman,
Bernstein se espant6 de ver lo inferior que era la capacidad
de este partido respecto al papel que podria estar llamado a
jugar en caso de revolucion violenta; no pensaba, en efecto,
que el poder pasaria otra vez a una burguesia radical, como
en 1848; quien deberia asumir todas las responsabilidades **
seria la extrema izquierda del parlamento, es decir el grupo
socialista; esta perspectiva le sugeria reflexiones muy pesi-
mistas: “La soberania del pueblo, incluso cuando se la pro-
clama legalmente, no se convierte por eso en un factor deter-

minante real. Puede poner al gobierno bajo la dependencia

85



de aquellos frente a los cuales deberia ser fuerte: los funcio-
narios, los politicos profesionales, los propietarios de dia-
rios... La dictadura del proletariado quiere decir, alli donde la
clase obrera no dispone ya de organizaciones econdémicas
muy potentes, y donde todavia no ha adquirido, a través de
su aprendizaje en asambleas auténomas, un grado muy ele-
vado de independencia moral, la dictadura de los oradores de

clubes y de los escritores™. =

Para preparar el socialismo para que cumpla la misiéon que
le corresponderia en caso de una revolucion, era entonces
necesario retomar el estudio de los problemas que los mar-
xistas descuidaron durante tanto tiempo. “La cuestion social,
que se les habia presentado a los utopistas en toda su dimen-
sion, como cuestion politica, juridica, econdmica y moral, se
habia concentrado en la cuestion obrera” *%. Habia llegado el
momento de corregir y completar la obra de los utopistas,
aprovechando las experiencias realizadas desde hacia medio
siglo. Asi nos veiamos conducidos a una descomposicion del
marxismo, ya que de aqui en mas los prejuicios blanquistas
ya no se mezclarian con los estudios que se hicieron sobre la
administracion y la politica practica.

Mientras que Bernstein se esforzaba asi para cautivar la
atencion de los socialistas alemanes sobre las partes de la
doctrina que estos habian descuidado, el trabajo natural de la
evolucion de los partidos llevaba a los jefes del socialismo a
abandonar los puntos de vista marxistas, pero siempre ne-

gando querer cambio alguno. El 5 de diciembre de 1899, Be-

86



bel pronunciaba en Berlin un discurso en el cual salia a la luz
el mas puro socialismo de Estado; se atrevi6 incluso a volver
a las cooperativas subvencionadas por el Estado que el mis-
mo Marx habia condenado en su carta de 1875 sobre el pro-
grama de Gotha ®. Pero se seguia considerando a Bernstein
como herético, para seguir pareciendo fieles a las antiguas
esperanzas revolucionarias. Los politicos socialistas conside-
raban que no tenian ninguna necesidad de preocuparse por
realizar las investigaciones propuestas por Bernstein, puesto
que al igual que un marqués del Antiguo Régimen, un dipu-
tado es un hombre que lo sabe todo sin necesidad de apren-

derlo.

;Pero es el marxismo unicamente lo que suponia Berns-
tein? Esto es lo que habria que saber. ;No hay en él algo mas
que las formulas citadas, y cuyo valor cada vez parece ser
mas discutible? ;No seria acaso una concepcion filosofica,
apta para esclarecer las luchas sociales, antes que una reco-
pilacion de preceptos politicos? Esto es lo que vamos a exa-
minar, someramente, oponiendo a los utopistas y a los blan-
quistas algunos de los elementos fundamentales del marxis-

mo.

87



Pies de pagina:

conservé muchas ideas Lassallianas; asi fue que en 1875 se adopté el programa
de Gotha a pesar de las criticas de Marx; su carta no fue conocida hasta 1891. El
espiritu lassalliano se hizo preponderante una vez que los socialistas obtuvieron
buenos resultados electorales; los éxitos electorales conducen fatalmente al socia-

lismo de Estado.

88



89



IV

Diferencias entre Marx y los utopistas - Ausencia
de critica juridica de la propiedad privada -
Sofisma de Thompson y de Pecqueur -
Organizacion de la produccion realizada por el
capitalismo - Regularizacion de los salarios
mediante el equilibrio econémico - Trabajo futuro
basado sobre las costumbres legadas por el
capitalismo

a) Segin muchos escritores contemporaneos, Marx habria
dejado una gran carencia en su obra al no fundar una teoria
de la propiedad: el Profesor Anton Menger, por ejemplo, di-
ce: “Falta en él el complemento necesario de la teoria del
plusvalor, es decir, una critica juridica de la propiedad priva-
da de los medios de producciéon y de las cosas ttiles, y por
consecuencia un examen profundo del derecho al producto
integral del trabajo”. * Muchos jovenes universitarios, que
miran a Marx como un perro muerto, partieron de este juicio
solemne pronunciado por un profesor austriaco para hacer

criticas juridicas de la propiedad.

Creo que hay que felicitar a Marx por haber entrado en la
via en la que se le reprocha no haber entrado; y considero
que su actitud en este punto es de capital importancia. No se

le podria hacer ninguna correcciéon a su sistema desde este

90



punto de vista; todo autor que haga una critica juridica de la
propiedad privada se ubicaria por fuera del marxismo. He
aqui una constatacion decisiva que debemos hacer al princi-

pio de nuestras investigaciones.

;Coémo podriamos intentar hacer el trabajo al que nos in-
vita Menger? Para ello deberiamos apoyarnos en los princi-
pios del derecho moderno, ;pero acaso no estan fundados
sobre la existencia de la propiedad privada burguesa? Por
poco que se adopten en cierta medida los principios del ma-
terialismo historico, tal trabajo solo puede aparecernos como
un tejido de sofismas. Menger no percibe lo absurdo de la
empresa porque no se da cuenta por completo de las relacio-
nes que existen entre toda superestructura ideologica y la
economia; pero, para un marxista, la disociacion que supo-
nian los utopistas, y que todavia suponen algunos fil6sofos,
es un contrasentido. Es bien cierto que ningtn sistema ideo-
logico puede llegar a ser perfectamente coherente. Permane-
cen siempre en el derecho reglas antiguas que no pueden ex-
plicarse correctamente mas que por medio de la historia, las
cuales, tomadas individualmente, podrian recibir explicacio-
nes fantasiosas. Por otro lado, existen leyes excepcionales
que fueron introducidas bajo la influencia de los caprichos
de un hombre poderoso y que forman islotes que el jurista
intenta delimitar con rigor. Por fin, las circunstancias politi-
cas ejercen de vez en cuando su influencia sobre la jurispru-
dencia, perturbando el trabajo de los doctrinarios. Los espiri-

tus sutiles pueden usar estos elementos esporadicos para

91



ilustrar una teoria de las relaciones naturales que deberian
existir entre los hombres; y, partiendo de esta teoria para
juzgar el derecho existente, pueden criticar o declarar cadu-

cas las partes que no encajan con su teoria.

Este método es adecuado para seducir los espiritus que es-
tan mas preocupados por la logica que la historia y la econo-
mia; efectivamente, segun ellos no hay ninguna diferencia
esencial entre los distintos elementos juridicos. Asimismo,
no existe ningin medio para hacer que todos entren de ma-
nera plenamente satisfactoria en algun sistema, cada uno de
nosotros tiene derecho a fabricar una construccion que seria
tan legitima como cualquiera, mientras que se la pueda ilus-
trar con ejemplos. La ausencia de toda consideracion sobre
la infraestructura econémica se hace sentir entonces de la
manera mas lamentable, ya que no existe ningin modo de
elegir cientificamente: el método marxista no permite ningu-

na de estas fantasias.

La mayoria de la veces los filosofos que destruyeron a la
propiedad por razén demostrativa procedieron de un modo
aun mas arbitrario. Se basaron sobre formulas vagas del len-
guaje comun y en las cuales se encuentran ciertas analogias
con términos juridicos; fue asi como la teoria ricardiana del
valor generd casi instantaneamente sofismas relativos a la
propiedad. El Profesor Anton Menger, que encuentra al so-
cialista inglés William Thompson tan superior a Marx, se ex-
presa asi: “Como un gran nimero de economistas ingleses, y

particularmente Ricardo, Thompson parte de la idea de que

92



el trabajo es la tinica causa del valor de cambio. De ese hecho
econdémico extrae la consecuencia de que es a quien ha crea-
do el valor por su trabajo a quien debe volver por entero el
producto integral de su trabajo”. > Pero de qué forma se ha
podido operar este pasaje al derecho, eso es lo que Menger
omite explicarnos; le parecera demasiado simple para dete-

nerse en ello.

Creo que se puede reconstruir el razonamiento de Thomp-
son: supongamos una sociedad igualitaria, en la cual las he-
rramientas estan en manos de gente cuya funcion es la de vi-
gilarlas, y que reciben por eso una remuneracion por su ser-
vicio de guarda *%; si admitimos que la Gnica causa de la ri-
queza creada es el trabajo del obrero, nadie, fuera de este,
tiene ninguna reivindicaciéon que hacer valer sobre esta ri-
queza. Pero habria que demostrar que este razonamiento es
valido juridicamente para nuestra sociedad y no jugar sobre

el sentido de la palabra causa.

Pecqueur presenta sus concepciones bajo una forma mu-
cho mas desarrollada, y, gracias a la franqueza a veces un
poco ingenua de este autor, resulta mas facil seguir el rumbo
de las ideas: “Toda riqueza material es debida al trabajo com-
binado con la materia, o mejor dicho, a la fuerza inteligente
del hombre actuando sobre la materia... La materia nos es da-
da colectiva e igualitariamente por Dios, pero el trabajo es del
hombre. San Pablo dijo que aquel que no quiera trabajar no

tiene derecho a la comida. En esta frase se encuentra en ger-

93



mos efectivamente suponer facilmente que de estas premisas
deberian surgir consecuencias comunistas o muy cercanas al
comunismo igualitario, pero el autor no consideraria estos
principios como evidentes si no estuviera de antemano deci-
dido a condenar al régimen capitalista. Frente a Rossi, que
habia dicho que no se debe llamar ocioso al que administra
sabiamente su fortuna, ahorra una parte y contribuye a la
produccién con sus capitales, Pecqueur responde: “Producir
es trabajar: decir que nuestros capitales trabajan por noso-
tros es decir una absurdidad... Para producir de verdad, haria
falta involucrarse y esforzarse personalmente, y usted no lo
hace. El capital es una materia que no puede nada sin el tra-
bajo del hombre *, ya que toda riqueza viene del trabajo. Por
lo que el capital no podria trabajar en lugar del hombre, de
su poseedor o propietario. Incluso si la materia capital pudie-
ra trabajar como un ser moral y dotado de una actividad es-
pontanea, al igual que el hombre, aun asi no podria repre-
sentar al hombre frente a la sociedad, ya que, en cuanto al
trabajo, ni siquiera el hombre puede representar al hombre.

La presencia personal es imprescindible. *>

La produccion es un deber que se les impone a todos, y ca-
da productor es un funcionario; todos son igualmente nece-
sarios para la sociedad, y deben ser retribuidos equitativa-
mente, si se entregan al trabajo con igual buena voluntad *.
En cuanto a intentar demostrar la legitimidad de tal sistema,
es imposible. Marx hizo verdaderamente bien al no introdu-

cirse en este laberinto de sofismas.

94



b) Los utopistas estaban convencidos de que el capitalismo
ya no podia seguir dirigiendo una producciéon que se habia
vuelto demasiado grande para las particulas. Hoy en dia una
concepcion como esta nos parece muy extrafa, ya que des-
pués de medio siglo hemos visto a la industria realizar dema-
siados prodigios y porque su estado anterior a 1848 nos pa-
rece totalmente rudimentario; por eso nos cuesta ver a los
utopistas como bastante ingenuos. Pero para apreciar correc-
tamente el cambio que tuvo lugar en las ideas, debemos te-

ner en cuenta el cambio que sufri6 el mismo capitalismo.

Recordemos que una tesis esencial de Marx es la del pasa-
je del capitalismo comercial y usurario al capitalismo indus-
trial; este constituye la forma plenamente desarrollada de la
sociedad burguesa. En la época de los utopistas, el capitalis-
mo industrial estaba todavia segundario; al comienzo de sus
articulos de 1850 sobre La lucha de clases en Francia, Marx
observaba que, bajo el reinado de Luis Felipe, el gobierno es-
taba entre las manos de lo que se denominaba aristocracia fi-
nanciera (banqueros, reyes de la bolsa y los ferrocarriles,
concesionarios de minas de hierro y carboén, propietarios de
bosques y parte de los grandes terratenientes), mientras que
la burguesia industrial estaba en la oposicion. Muestra en
particular el papel de Grandin y Faucher, que combatieron
con fuerza a Guizot y que representaban los intereses indus-
triales. En Inglaterra existia mas o menos la misma situa-
cioén: en una nota del capitulo XX del tercer volumen del Ca-

pital, Marx dice que los comerciantes estaban aliados con la

95



aristocracia terrateniente y financiera en contra del capital
industrial (por ejemplo, Liverpool contra Manchester y Bir-
mingham), y que “el capital comercial y la aristocracia finan-
ciera de Inglaterra no reconocieron integramente la hegemo-
nia del capital industrial hasta que no se abolieron los aran-

celes sobre el trigo™. >

Anteriormente las empresas capitalistas estaban dirigidas
por personas sin ningiin conocimiento cientifico, ya que se
las manejaba del mismo modo que los negocios comerciales
o usurarios. Causaba espanto comprobar la desproporcion
existente entre la capacidad de los directivos de la fabrica y
la ciencia de la época. Hoy en dia la ciencia produjo inmen-
sos progresos, pero en ninguno de sus aspectos ha permane-
cido ajena a los ingenieros que dirigen los talleres. El proble-
ma que mas preocupaba a los utopistas se encuentra resuelto
por el capitalismo contemporaneo. Si aun existen excepcio-
nes, es porque el régimen industrial todavia no ha triunfado
por completo en todas partes, y porque la aristocracia finan-
ciera todavia ejerce su mala influencia sobre cierta cantidad
de negocios.

El problema de la organizacion del taller no parecia ser
menos dificil que el de su direcciéon. La Edad Media habia de-
jado como herencia habitos de gran brutalidad entre los arte-
sanos, por lo que era natural que la disciplina de las manu-
facturas fuera muy dura. Por otro lado, los contramaestres
tenian que sostener una guerra diaria contra la mala volun-

tad de los obreros, que no se podian acostumbrar facilmente

96



a llevar adelante tareas complicadas, que exigian mucha
atenciéon y movimientos rapidos. Hubo una lucha terrible,
sobre todo en Inglaterra: ciertos industriales consideraban
que los antiguos trabajadores, acostumbrados a las herra-
mientas tradicionales, eran incapaces de plegarse a las nue-
vas exigencias *. Esta educacion termind por realizarse sin
recurrir a los medios mas o menos graciosos que inventaron
los utopistas. Para lograr que una docena de maquinas se pu-
sieran a tejer algodon bajo la direccion de un tnico trabaja-
dor, no se tuvieron en cuenta las teorias furieristas sobre la

papillonne.

De esta forma, el capitalismo resolvi6 los problemas a los
cuales los utopistas les buscaban soluciones totalmente ilu-
sorias. Creo las condiciones que permitiran el pasaje a una
nueva forma social. No se necesita pedirles a los reformistas
que inventen nuevos aparatos cientificos, ni que les ensefien
a los hombres cémo utilizarlos para obtener el maximo pro-
vecho. El capitalismo industrial resuelve este problema todos
los dias, a tientas y progresivamente. Al descubrir esta gene-
racion de las condiciones de la sociedad nueva, Marx hizo

que todo utopismo se volviera inutil, y hasta algo ridiculo.

De ahora en adelante, el socialismo ya no tendria que ocu-
parse de los medios que podrian servir para que la sociedad
evolucionara en un sentido progresivo; Marx protesta viva-
mente contra la pretension de los lassallianos de exigir de la
institucion de cooperativas subvencionadas por el Estado

con vistas a preparar el camino para la soluciéon de la cues-

97



tion social; en la Carta sobre el programa de Gotha, conside-
raba que esta actitud constituia una desviacion del socialis-
mo, que debia estar contenido en la lucha de clases. El socia-
lismo solo tiene que ocuparse de la organizacion revolucio-
naria de los brazos, mientras que el utopismo queria darles

consejos a la cabeza de la industria.

c) Los utopistas estaban increiblemente preocupados por
repartir la riqueza de manera razonable. En su época no solo
la aristocracia terrateniente y los usureros parecian tomar
una parte desmesurada, sino que también del régimen de la
pequeiia industria conservaba situaciones de privilegio difi-
ciles de defender para ciertas categorias de asalariados. “En
Lyon existe una clase de personas que, gracias al monopolio
del que la municipalidad les hace disfrutar, reciben un sala-
rio superior al de los profesores de las facultades y de los je-
fes de gabinete de los ministerios: son los palanquines... No
es extraino que un hombre gane 12, 15 y hasta 20 francos dia-
rios. Es asunto de una pocas horas... Los palanquines de

Lyon son hoy lo que siempre fueron, es decir, borrachos, de-

pitalismo borra la mayoria de estas anomalias; tiende a pro-
ducir una cierta igualdad del trabajo entre las distintas par-
tes de la fabrica, pero como requiere de un numero conside-
rable de personas particularmente activas, atentas o experi-
mentadas, se las ingenia para darles suplementos salariales a
quienes les proporcionen de ese modo un mejor rendimien-

to. No es por consideraciones de justicia que se regula por

98



medio de ese calculo, sino solo por la busqueda empirica de
un equilibrio regulado por los precios. El capitalismo logra asi
resolver un problema que parecia insoluble, en la medida en
que lo habian estudiado los utopistas. Resolvio la cuestion de
la igualdad de los trabajadores, sin dejar de tener en cuenta
las desigualdades naturales o adquiridas, que se traducen en

desigualdades en el trabajo >*.

Sabemos que Marx postuld la regla que afirma que “todas
las clases que sucesivamente conquistaron el poder procura-
ron consolidar las posiciones adquiridas sometiendo a la so-
ciedad entera a su régimen de adquisicion *”, y emplea en
varias ocasiones el mismo principio para saber qué ocurriria
con el mundo después de una revolucion proletaria. Es asi
que proclama la desaparicion de la familia burguesa, porque
los proletarios no se encuentran en condiciones de poder
practicar la union sexual siguiendo ese modelo. “Los proleta-
rios no tienen patria”, por lo que la nocién de patria debe
desaparecer. En su carta de 1875 sobre el programa de Gotha
afirma que se aplicara para los salarios “el principio que re-
gula actualmente el intercambio de mercancias, en la medida
que se intercambian valores idénticos”. Es, afirma, “un dere-
cho burgués” que, siendo igualitario, produce desigualdades
en cuanto a su contenido.

Jules Guesde pertenecia a la tradicién marxista cuando el
24 de junio de 1896, en la Camara Legislativa, dijo que el
problema del trabajo no podia ofrecer dificultades importan-

tes en una sociedad colectivista. En efecto, a través de tan-

99



teos se llegaria a fijar la duraciéon de trabajos lo suficiente-
mente cortos para las profesiones menos requeridas, de for-
ma tal de atraer a ellas la cantidad exacta de personas que se
necesite. “El juego de la oferta y la demanda bastara para de-
terminar sin arbitrariedades ni violencia esta distribucion,
que hasta hace poco nos parece insoluble”. > Otros pensaron
que en lugar de ofrecerles a los trabajadores el anzuelo de
una mayor cantidad de tiempo libre, seria mas practico con-
tinuar ofreciéndoles el de un salario elevado %, esta solucién
parece implicar un atractivo mas poderoso. Pero lo esencial
aqui es solo mostrar que el socialismo supone poder regular
la distribuciéon por un mecanismo tomado de la época capita-

lista.

El marxismo esta en definitiva mucho mas cerca de la eco-
nomia politica que se conoce como manchesteriana que del
utopismo. Este es un punto capital sobre el que hay que in-
sistir; he mostrado otras analogias muy profundas en los In-
segnamenti sociali della economia contemporanea; los apdsto-
les del deber social sefialaron en varias ocasiones el gran pe-
ligro que supone el manchesterianismo para el orden: divide
a la sociedad en dos clases, entre las que no se establece nin-
gun lazo, las que en consecuencia terminan por verse como
enemigas. Los utopistas, igual que los actuales apdstoles del
deber social, no querian admitir la lucha de clases. Por lo tan-
to, mezclar al marxismo con las concepciones de los anti-
guos socialistas seria exponerse a cometer errores muy gra-

Vves.

100



Examinemos ahora lo que Bernstein denominaba como

blanquismo, y no encontraremos divergencias menores.

101



Pies de pagina:

en El Capital (t. 1, cap. XV, “La Fabrica”); Andrew Ure, del cual toma sus princi-
pales datos, cuenta que los primeros tejidos mecéanicos fracasaron porque Wyatt
era de naturaleza demasiado blanda; treinta afios después, Arkwright tuvo éxito,
porque tenia “la energia y la ambicion de Napoledén” (El Capital t. I, col. 2, y Ure,
A., Philosophie des manufactures, Thomson-Gale, Paris, 2005, t. I, pp. 21-31). So-
bre la brutalidad de los antiguos obreros ingleses que trabajaban la lana, Cf. Ure,
A., op. cit., p. 13 y pp. 267-271. Para la época en la que escribié6 Marx ya se habian

producido grandes cambios.

53.. Proudhon, P.-J., Sistema de las contradicciones econémicas, o filosofia de

la miseria, Ed. Jucar, Madrid, 1975. Les reprochaba su indiferencia frente a la re-

vuelta de los trabajadores de la seda.

tables sobre esta igualdad de derecho y desigualdad de las condiciones.

102



nes de existencia de los proletarios agricolas que explotaban tierras que les fue-
ron anteriormente concedidas feudalmente: se considerd que los descendientes
de quienes antiguamente habian dado esas concesiones carecian de titulos, y el
domaine utile de los plebeyos se convirtié en la propiedad plena del Codigo Na-
polednico. Viollet estima que se puede afirmar que todas las tierras francesas se
convirtieron en censales, dado que todos le pagamos al Estado derechos de trans-
misién del patrimonio que representan los antiguos derechos de relevamiento, de
laudemios y de ventas (Précis de I'histoire du droit frangais, primera edicion, p.
607). El derecho de los plebeyos se convirti6 en el derecho general de los france-

Ses.

103



104



Lo esencial en las nociones revolucionarias de
Marx: idea de clase - Teoria antigua de la
destruccion del Estado - Los intelectuales -
Analogia de la revolucién blanquista y de la teoria
hegeliana, y segin Bernstein sus diferencias - Los
mitos sociales

a) El blanquismo **, en el fondo, no es méas que la revuelta
de los pobres conducida por un estado-mayor revoluciona-
rio. Tal revuelta puede pertenecer a cualquier época, inde-
pendientemente del régimen de produccién. Marx, por el
contrario, considera una revolucion hecha por un proletaria-
do de productores que adquirieron la capacidad econdémica,
la inteligencia del trabajo y el sentido juridico, bajo la in-
fluencia misma de las condiciones de produccion. En el cua-
dro esquematico que se encuentra el penudltimo capitulo del
primer volumen del Capital se dice que asi fue como se disci-
plind, unié y organizé a la clase de trabajadores. Creo que
aqui Marx describe un proceso hacia la razén: de la discipli-
na se marcha a la organizacion, es decir, hacia una constitu-
cién juridica. Sin cierta constitucion juridica ni siquiera se

podria decir que exista una clase plenamente desarrollada.

105



Los pobres pueden dirigirse a los ricos para recordarles
que deberian cumplir con ellos el deber social que la filantro-
pia y la caridad cristiana imponen a las clases superiores.
Pueden incluso sublevarse para imponer su voluntad y preci-
pitarse sobre las cosas buenas que estaban colocadas fuera
de su alcance. Pero en uno u otro caso no existe ninguna
idea juridica que la sociedad pueda adquirir. El futuro depen-
de de la buena voluntad de los jefes que encabezan el movi-
miento. Puede que conduzcan a los hombres hacia una de
esas sociedades apacibles, a las que Renan no consideraba
aptas para sostener la carga de una alta cultura politica y na-
cional ¥, o bien a una sociedad anéloga a la de la Edad Me-
dia, en la cual “la voz tonante de los profetas, interpretada
por San Jerénimo, espanta a los ricos y poderosos, y en be-
neficio de los provechos pobres, reales o supuestos, impide
todo desarrollo industrial, cientifico y mundano” %, o bien,

finalmente, a una jaquerie, como temian los utopistas.

Ninguna de estas hipotesis habria sido adecuada para Ma-
rx; no tenia ninguna simpatia por la moral del renuncia-
miento budista: veia al futuro bajo la forma de un prodigioso
desarrollo industrial. En cuanto a la jaquerie, no olvidemos
el horror con el que habla de los revolucionarios rusos que
querian tomar como modelo al cosaco Razin, jefe de una in-
surreccién contra el zar Alexis, padre de Pedro el Grande *.
La sociedad nueva se tiene que constituir sobre el progreso

tecnoldgico, la ciencia y el derecho.

106



En la época en la que Marx escribié no tenia frente a sus
ojos la suficiente cantidad de experiencias obreras como para
hacerse una nocién perfectamente clara de los medios que
podrian permitirle al proletariado alcanzar el grado de ma-
durez que consideraba necesario para realizar su revoluciéon
emancipadora. Por lo general se limit6 a dar férmulas suma-
rias y simbolicas, casi siempre felices, pero cuando queria
pasar a la practica corriente, como hombre de accion, su ins-
piracion fue mucho menor. No olvidemos que solo actuamos
bajo la accioén de recuerdos que estan mucho mas presentes en
nuestra alma que los hechos actuales. Por lo tanto, Marx debia
mostrarse mucho mas retardatario como hombre practico
que como filésofo: como casi todos sus contemporaneos, su-
fria la influencia de los modelos que dejo6 la Revolucion, aun
cuando su doctrina econdémica deberia haberlo llevado a re-
conocer la extrema diferencia que existia entre ambas épo-

cas.

Es por eso que nos equivocariamos mucho buscando la
verdadera inteligencia del marxismo en los consejos que Ma-
rx y Engels les dieron a sus contemporaneos: “Pasaron de
largo impasiblemente al lado de los errores mas groseros del
blanquismo”, dijo Bernstein %. Es cierto, aunque probable-
mente esto no se deba tanto a la dialéctica hegeliana como

supone el autor.

El marxismo difiere particularmente del blanquismo en
que descarta la nocion de partido, que era central en la con-

cepcidn de los revolucionarios clasicos, para volver a la no-

107



cion de clase ?. Pero ya no tenemos la nocioén vaga y vulgar
de clase del socidlogo, entendida como un amontonamiento
de personas de la misma condicioén; tenemos una sociedad de
productores, que adquirieron las ideas que corresponden a
su estado, y que consideran que tienen una unidad comple-
tamente analoga a la de las unidades nacionales. Ya no se
trata de conducir al pueblo, sino de llevar a los productores a
pensar por si mismos, sin apoyarse en una tradiciéon burgue-

sa.

b) En todos los paises y en todos los tiempos el partido tie-
ne como objeto conquistar el Estado y utilizarlo en provecho
de los intereses del partido y de sus aliados. Por el contrario,
hasta estos ultimos afios los marxistas decian que querian
suprimir el Estado; esta doctrina se presentaba con un lujo
de detalles, y a veces incluso de paradojas, que no dejaban
ninguna duda acerca de su sentido. Las cosas cambiaron na-
turalmente de aspecto cuando los éxitos electorales llevaron
a los jefes socialistas a ver que la posesion del poder ofrece
grandes ventajas, aun cuando esta posesion fuera minima,
como ola que se puede obtener por la conquista de las muni-
cipalidades. Es el espiritu del Estado el que recuper6 su lugar
en el marxismo, debido a una razén puramente material: la
organizacion de los obreros socialistas como partido politico.

En el Estudio sobre el socialismo cientifico, escrito en 1883
por Gabriel Deville y editado como prefacio de su analisis de
El capital, se lee: “Contrariamente a lo que afirma cierto bur-

gués que ha entrado en el socialismo como el gusano en la

108



fruta, para satisfacer sus apetitos malsanos desorganizandolo
%, el Estado no es el conjunto de los servicios publicos ya
constituidos, es decir algo que no necesita mas que de co-
rrecciones aqui y alla. No se trata de perfeccionar el Estado,
sino de suprimirlo... Para destruirlo algo, no es un buen sis-
tema comenzar por fortificarlo. Y favorecer la acumulaciéon
del Estado de los medios de produccion, es decir, de domina-
cién, seria aumentar su capacidad de resistencia” . Podria-
mos citar muchas otras opiniones emitidas en la misma épo-
ca sobre el peligro que corre el socialismo por la extensioén

de los servicios publicos.

Me parece que Engels escribi6 efectivamente su libro so-
bre “El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado”
porque pensaba mostrar a través de la historia que la exis-
tencia del Estado no es tan necesaria como piensa mucha
gente. Se leen alli, por ejemplo, estas conclusiones: “Al llegar
a cierta fase del desarrollo econémico, que estaba necesaria-
mente ligada a la division de la sociedad en clases, esta divi-
sion hizo del Estado una necesidad. Ahora nos aproximamos
con rapidez a una fase de desarrollo de la producciéon en que
la existencia de estas clases no solo deja de ser una necesi-
dad, sino que se convierte positivamente en un obstaculo pa-
ra la produccion. Las clases desapareceran de un modo tan
inevitable como surgieron en su dia. Con la desaparicion de
las clases desaparecera inevitablemente el Estado. La sociedad,

reorganizando de un modo nuevo la produccién sobre la ba-

109



se de una asociacion libre de productores iguales, enviara to-
da la maquina del Estado alli adonde desde entonces estara

su sitio: el museo de antigiiedades”. %

Para entender bien la transformaciéon que se ha operado
en el pensamiento socialista, debemos examinar cual es la
composicion del Estado moderno. Es un cuerpo de intelec-
tuales investido de privilegios, que posee medios llamados
politicos para defenderse contra los ataques que propinan
otros grupos de intelectuales, avidos de poseer los beneficios
de los empleos publicos. Los partidos se constituyen para
conquistar estos empleos, y son analogos al Estado. Podria-
mos por lo tanto precisar la férmula que Marx postul6 en el
Manifiesto Comunista: “Todos los movimientos han sido has-
ta ahora realizados por minorias o en provecho de las mino-
rias” ¥: dirfamos que todas nuestras crisis politicas consisten
en el desplazamiento de intelectuales por otros intelectuales.
Por eso, siempre tienen como resultado mantener el Estado,
y a veces incluso reforzarlo, aumentando el nimero de sus
co-interesados. Marx oponia la revolucion proletaria a todas
aquellas que han quedado en la historia. Consideraba que es-
ta revolucion futura estaba destinada a hacer desaparecer a
“toda superestructura formada por las capas de la sociedad
oficial” ==. Tal fenémeno implicaria la desaparicion de los in-
telectuales y de sus fortalezas, que son el Estado y los parti-
dos politicos. Segun la concepcion marxista, la revolucion se
realiza por los productores, acostumbrados al régimen de ta-

ller de la gran industria, quienes reducen a los intelectuales a

110



no ser mas que empleados de oficina, cumpliendo la menor
cantidad de tareas posible. Todos saben en efecto que mien-
tras mas débil sea su personal administrativo mejor conduci-

do se considera un negocio.

Se pueden encontrar numerosos testimonios relativos a
las opiniones de Marx sobre los intelectuales revolucionarios
en la circular de la Internacional del 21 de julio de 1873. Im-
porta muy poco si los hechos por los que se acusa a los ami-
gos de Bakunin son rigurosamente exactos; todo lo que im-
porta es la apreciacion que hace Marx de esos hechos. Lo
que se reprueba con la mayor energia es la totalidad del

blanquismo y sus estados-mayores burgueses.

Marx le reprocha a su adversario haber formado una aso-
ciacion politica tan autoritaria que se podria creer que esta
inspirada por un espiritu bonapartista *. “Hemos reconsti-
tuido asi todos los elementos del Estado autoritario, y con
mas fuerza que antes. Importa poco si a esa maquinaria le
damos el nombre de Comuna revolucionaria organizada de
abajo hacia arriba. Ademas, Bakunin califica a su organiza-
cion de Estado revolucionario nuevo” *~. Encabezando esta
asociacion estaban los principales destinatarios de la colera
de Marx, sus iniciadores burgueses: “Decir que los cien her-
manos internacionales deben servir de intermediarios entre
la idea revolucionaria y los instintos populares es cavar un
abismo infranqueable entre la idea revolucionaria aliancista
y las masas proletarias; es proclamar la imposibilidad de re-

clutar cien guardas fuera de las clases privilegiadas”. De este

111



modo, habria un estado-mayor de burgueses revolucionarios,
que trabaja sobre las ideas y le dicen al pueblo lo que debe
pensar, y un ejército popular que queda como carne de ca-

non, de acuerdo a la expresion de Marx 7.

Es sobre todo contra los “aliancistas” italianos que en-
contramos los reproches mas violentos. Como Bakunin, en
una carta del 5 de abril de 1872, se habia congratulado de
que en Italia existia “una juventud ardiente, enérgica, com-
pletamente desplazada, sin carrera y sin salida que se echaba
en los brazos del socialismo revolucionario”, Marx sefnalaba
al respecto lo siguiente: “Todas las supuestas secciones de la
Internacional italiana estan dirigidas por abogados sin cau-
sas, médicos sin enfermos ni ciencia, estudiantes de billar,
viajantes y otros empleados de comercio, y sobre todo perio-
distas de la pequefia prensa... Apropiandose de todos los car-
gos oficiales de las secciones, la Alianza logr6 forzar a los
obreros italianos a que, para entrar en comunicacién entre
ellos y con los otros consejos de la Internacional, tuvieran
que pasar por las manos de los aliancistas desclasados que
encontraran en la Internacional una carrera y una salida”. 7

Dificilmente se podria mostrar mas asco por la invasion
de organizaciones proletarias por parte de los intelectuales
que traen los habitos de las maquinas politicas. Marx percibe
claramente que tal forma de proceder no puede llevar a la
emancipacion del mundo de los productores. ;Cémo podrian

estos poseer la capacidad necesaria para dirigir la industria,

112



si se los obliga a colocarse bajo la tutela de los politicos para
organizarse? Esto es una absurdez que evidentemente indig-

naba a Marx.

c) Bernstein tiene probablemente razén cuando estima
que Marx fue llevado a expresar simpatias por el blanquismo
debido a la similitud que pensaba percibir entre la revolu-
cion blanquista y el cambio violento que la dialéctica hege-
liana le habia hecho concebir en la historia préxima. > Pero
Bernstein se equivoca cuando supone que existe una analo-
gia fundamental entre las ideas blanquistas y las concepcio-
nes que Marx deduce del hegelianismo; solo hay una analo-
gia accidental respecto al aspecto que tomaron los aconteci-
mientos de 1848. Para esa época se plagiaba tanto como se
pudiera a la Revolucion, y mas adelante Marx habria de tra-
tar como farsa a esta imitacién de hombres del 93. Los blan-
quistas, pobremente provistos en ideas, no veian ninguna di-
ficultad en proceder como en los afios del Terror: medidas
dictatoriales a favor de los pobres, proscripciones y transfor-
maciones tan rapidas que toda contraofensiva de los adver-
sarios exigia una contrarrevoluciéon que tendria que ser muy
peligrosa para la seguridad de los nuevos intereses; después
de la Revolucion Francesa, los temores de ese peligro, consti-
tuirian una garantia muy fuerte a favor de los resultados ob-
tenidos. El blanquismo sabia que no tenia demasiada influen-

cia en el pais, debia tener un programa de revoluciéon con-

113



centrada, y queria dar el salto hacia una época nueva con la
misma audacia con la que se hace suceder a dos contrarios

en la dialéctica de la escuela hegeliana.

El blanquismo no estaba necesariamente ligado con la idea
de una revolucion absoluta: como todos los partidos, tuvo
que adoptar una actitud variable, segin sus intereses politi-
cos. Desde el momento que estuvo seguro de que en Francia
el apoyo de un diputado socialista era util 7, el partido revo-
lucionario no despreci6 los medios de influencia que podia
obtener de sus relaciones con el gobierno 2. La manera de
concebir la revolucion que Marx habia sido conducido a lle-
var gracias a la dialéctica hegeliana hace imposible que esta
evolucion que blanquismo sufrid, como la debe sufrir todo
partido politico. Bernstein es muy critico frente a esta dialéc-
tica hegeliana, debido a que concentra a la revoluciéon en un
solo acto, lo que le parece poco compatible con las necesida-
des de la vida politica en nuestros paises modernos. De ha-
ber ido hasta el fondo de la cuestion, hubiera reconocido al-
go aun mas importante: que su maestro describié siempre a
la revolucion bajo una forma mitica, por lo cual, el acuerdo
entre el marxismo y el blanquismo solo era aparente. El pri-
mero habla de una conmocion ideal, que expresa en image-
nes, mientras que el segundo habla de un cambio que supone

dirigir en razon de las circunstancias que se presentan.

El blanquismo no estaba necesariamente ligado con la idea
de una revolucién absoluta: como todos los partidos, tuvo

que adoptar una actitud variable, segun sus intereses politi-

114



cos. Desde el momento que estuvo seguro de que en Francia
el apoyo de un diputado socialista era 1til, el partido revolu-
cionario no despreci6 los medios de influencia que podia ob-
tener de sus relaciones con el gobierno. La manera de conce-
bir la revolucién que Marx habia sido conducido a llevar gra-
cias a la dialéctica hegeliana hace imposible que esta evolu-
cion que blanquismo sufrid, como la debe sufrir todo partido
politico. Bernstein es muy critico frente a esta dialéctica he-
geliana, debido a que concentra a la revoluciéon en un solo
acto, lo que le parece poco compatible con las necesidades de
la vida politica en nuestros paises modernos. De haber ido
hasta el fondo de la cuestion, hubiera reconocido algo aun
mas importante: que su maestro describi6 siempre a la revo-
lucién bajo una forma mitica, por lo cual, el acuerdo entre el
marxismo y el blanquismo solo era aparente. El primero ha-
bla de una conmocioén ideal, que expresa en imagenes, mien-
tras que el segundo habla de un cambio que supone dirigir

en razon de las circunstancias que se presentan.

El pentltimo capitulo del primer volumen de El Capital no
deja ninguna duda sobre el pensamiento intimo de Marx; re-
presenta la tendencia general del capitalismo gracias a for-
mulas que muchas veces serian muy discutibles, si se las
aplicara al pie de la letra a los fenémenos actuales; se podria
decir que las esperanzas revolucionarias del marxismo eran
vanas, puesto que los trazos de ese cuadro perdieron su rea-
lidad. Se ha vertido una infinita cantidad de tinta a propoésito

de esta catastrofe final que debia estallar luego de una re-

115



vuelta de los trabajadores. No hay que tomar este texto al pie
de la letra, estamos en presencia de lo que he denominado
un mito social. Tenemos un esbozo muy colorido, que da una
idea muy clara del cambio, pero del cual ningin detalle po-

dria discutirse como un hecho histérico previsible. 7

Al buscar de qué manera los espiritus se han preparado
siempre para las revoluciones, resulta sencillo reconocer que
recurrieron a mitos sociales, cuyas foérmulas variaron de
acuerdo con el tiempo. Nuestra época exige una literatura
mas sobria que la que se utilizaba en el pasado, y Marx tuvo
el mérito de desembarazar a su mito revolucionario de todas
las fantasmagorias que tantas veces han hecho buscar una
tierra de Jauja. El mito no se presta a una descomposicion
del cambio en capas sucesivas, de las que fuera posible hacer
una serie y que, desplegadas a lo largo de un extendido espa-
cio de tiempo, pudieran ser vistas como formando una evo-
lucién. Esta transformacion es necesaria en toda accion lle-
vada adelante por un partido politico, y se ha operado cada
vez que los socialistas han entrado a los parlamentos; resulta
imposible con el mito, que presenta a la revolucién en blo-

que, como una totalidad indivisible. ”

116



Pies de pagina:

sino de la tradicion jacobina a la que Bernstein definié con la palabra “blanquis-

»

mo .

pueblos budistas. t. I, p. 540.

61. L’Alliance de la démocratie socialiste et I’Association internationale des tra-

do en el jefe del partido de las reformas sociales; en Le Prolétaire del 24 de no-
viembre 1883, Paul Brousse declara que hoy en dia el voto es mas cientifico que

el asesinato de los principes.

69. L’Alliance de la démocratie..., p. 11.

70. L’Alliance de la démocratie..., p. 14

71. L’Alliance de la démocratie..., p. 15

72. L’Alliance de la démocratie..., pp. 48-49.

117



una divertida critica de los socialistas que se aprovechan de los beneficios del po-
der y pretenden permanecer independientes; el diario asegura que los mas diver-
sos entornos socialistas proporcionan muchos funcionarios en los gabinetes de

los ministros.

bre de 1907 y en Réflexions sur la violence (1908).

118



119



VI

Renacimiento de la idea revolucionaria: papel de
Fernand Pelloutier - Reaccion del sindicalismo
sobre los marxistas - Depuracion del marxismo -
Huelga general - La democracia y el
tradeunionismo protegido - Imposibilidad de
prever el futuro - Los renacimientos

E 1 anausis anterior Nos 1leva a reconocer que el marxismo no

se podria transformar como lo pensaba Bernstein: no se lo
podria conciliar con un proyecto de organizacion industrial
y politica, ni tampoco con una doctrina sobre la justicia que
permita juzgar a los jefes de los talleres y de Estados. Esta
encerrado por completo en la preparacion del proletariado
revolucionario, por lo que no es apto para razonar sobre los
que mandan en la sociedad, de quienes los utopistas no de-
jan de ocuparse. Se deberia decir del marxismo que es una fi-
losofia de los brazos y no una filosofia de las cabezas ”, ya que
solo tiene una cosa en mente: llevar a la clase obrera a en-
tender que todo su futuro depende de la nocién de lucha de
clases; comprometerla en un camino en el que, organizando-
se para la lucha, pueda encontrar los medios para prescindir
de sus patrones; persuadirla de que no debe tomar ningin

ejemplo de la burguesia. Por otro lado, no se podria confun-

120



dir al marxismo con los partidos politicos, por mas revolu-
cionarios que sean, porque estos estan obligados a funcionar
como los partidos burgueses, modificando su actitud de
acuerdo a las necesidades que imponen las circunstancias
electorales, y llegando a acuerdos por necesidad con otros
grupos que tienen clientelas electorales analogas, mientras
que el marxismo sigue invariablemente ligado a la conside-

racion de una revolucion absoluta.

Se podria haber pensado, hace unos afios, que los tiempos
del marxismo ya habian pasado, y que al igual que muchas
doctrinas filosoficas iba a tener que ocupar su lugar en la ne-
crépolis de los dioses muertos; inicamente un accidente his-
torico podria devolverle la vida. Para eso, haria falta que el
proletariado se organizara con intenciones claramente revo-
lucionarias, es decir, permaneciendo completamente por fue-

ra de la burguesia.

Distintas circunstancias llevaron a algunos hombres, que
habian visto de cerca las formas de actuar de los politicos, a
intentar llevar a cabo un esfuerzo en ese sentido. Es extre-
madamente notable que no conocieran al marxismo mas que
de una forma muy superficial: sin duda, habian leido los fo-
lletos y periddicos guesdistas en los cuales no habian en-
contrado nada que pudiera darles alguna satisfaccion. Las
férmulas en las que se resumia al marxismo en Francia les

parecian inutiles, falsas o susceptibles de enredar las ideas.

121



Uno de los propagandistas del sindicalismo revolucionario
y anti-politico fue Fernand Pelloutier, sobre cuyo mérito no
se podria insistir demasiado. “Llevado a la flor de la edad por
una atroz enfermedad, muerto en condiciones cercanas a la
miseria” °, Pelloutier no pudo dar en sus escritos mas que
una idea muy pobre de lo que hubiera podido producir. Pero
cuando llegue la hora de la justicia historica, se le rendira
homenaje a las tareas tan importantes que comenzo, y este
gran socialista sera ilustre, mientras que se habra olvidado
desde mucho tiempo atras a los que ocupan los primeros lu-
gares en nuestros parlamentos y que representan socialismo

a ojos de los maravillados burgueses. ¥

Pelloutier tenia un sentido muy claro de la necesidad de
fundar al socialismo actual sobre una separacién absoluta de
las clases, y sobre el abandono de cualquier esperanza de
una renovacion politica; veia en las Bolsas de trabajo la or-
ganizacion mas completa de las tendencias revolucionarias
del proletariado; en 1900 invitaba a todos aquellos que no
querian alistarse en el “partido” a “seguir mas metdédicamen-
te y mas obstinadamente que nunca la obra de educacién
moral, administrativa y técnica necesaria para hacer viable
una sociedad de hombres libres”. En el mismo folleto decia
que es necesario “probarle experimentalmente a la multitud
obrera, en el seno de sus propias instituciones, que es posible
un gobierno asi como armarlo contra las sugestiones irritan-

tes del capitalismo”. **

122



Al seguir de cerca esta organizacion del sindicalismo revo-
lucionario y adversario de los politicos, ciertas personas que
habian reflexionado largamente sobre el marxismo se dieron
cuenta de que el nuevo movimiento ofrecia singulares analo-
gias con la doctrina de su maestro. También constataron que
los jefes de los partidos socialistas solo podian decir sobre
estos temas cosas de una pobreza tremenda. Hasta entonces
se habia reivindicado para el marxismo la comprensién de la
preparacion revolucionaria del proletariado ¥, y se veia que
los doctores del marxismo estaban desorientados frente a
una organizacion concebida de acuerdo con el principio de la
lucha de clases, entendida de manera estricta. Para salir del
atolladero, estos doctores denunciaron indignados una
contraofensiva del anarquismo, dado que muchos anarquis-
tas, por consejo de Pelloutier, habian entrado en los sindica-
tos y en las Bolsas de trabajo. Pero las palabras importan po-
co para el que quiere ir hasta el fondo de las cosas y el culto

de las etiquetas es bueno para los parlamentarios.

La nueva escuela adquirio lentamente una idea de su inde-
pendencia en relacion con los antiguos partidos socialistas;
no pretendia formar un partido nuevo que viniera a dispu-
tarles a los demas su clientela obrera; su ambicion era muy
distinta, era entender la naturaleza del movimiento, la cual
parecia para todos ininteligible. Procedi6 de una manera
completamente distinta a lo que hacia Bernstein; rechazé de
a poco todas las formulas que provenian tanto del utopismo

como del blanquismo, purgando asi al marxismo tradicional

123



de todo lo que no era especificamente marxista, y buscando
conservar solo lo que de acuerdo a ella era el nucleo de la

doctrina, lo que le aseguraba la gloria de Marx.

Los autores que habian criticado a Marx le habian repro-
chado haber utilizado un lenguaje repleto de imagenes, que
no les parecia conveniente para una investigaciéon supuesta-
mente cientifica. Son las partes simbdlicas que antafio se
consideraban de dudoso valor, por el contrario, las que re-
presentan el valor definitivo de la obra. Hoy en dia sabemos,
gracias a la enseflanza de Bergson, que el movimiento se ex-
presa sobre todo con imagenes, que el pensamiento funda-
mental de un filésofo se envuelve con las formulas miticas, y
que la metafisica no puede utilizar el lenguaje que le convie-
ne a la ciencia. Por otra parte, fue precisamente al recurrir a
esas partes descuidadas que la nueva escuela pudo llegar a

una inteligencia completa del sindicalismo revolucionario.

La catastrofe, que era la gran piedra del escandalo para los
socialistas que querian que el marxismo fuera acorde a la
practica de los politicos de la democracia, corresponde per-
fectamente con la huelga general, que para los sindicalistas
revolucionarios representa el advenimiento del mundo futu-
ro. No se puede acusar a estos de haber sido engafiados por
la dialéctica hegeliana, y tampoco son imitadores del blan-
quismo, dado que rechazan la direccion de los politicos, in-
cluso de los mas avanzados. Asi, por la observacion de los

hechos que se manifiestan en el proletariado, llegamos a en-

124



tender el valor de las imagenes empleadas por Marx y estas a
su vez nos permiten valorar mejor el alcance del movimiento

obrero.

Asimismo, la nocién de lucha de clases permanecia como
algo bastante vago mientras no se tuvo frente a los ojos a or-
ganizaciones obreras concebidas como lo hacia Pelloutier,
como organizaciones de productores que conducen sus asun-
tos por si mismos, sin tener necesidad de recurrir a las luces
que poseen los representantes de las ideas burguesas. En el
folleto previamente citado, Pellouter exponia la situacion de
sus amigos del siguiente modo: “Proscritos del Partido, debi-
do a que, sin ser menos revolucionarios que Vaillant y Gues-
de, y tan resueltamente partidarios de la supresion de la pro-
piedad individual, somos ademas lo que ellos no son, rebel-
des a toda hora, hombres verdaderamente sin dios, sin pa-
tron y sin patria, enemigos irreconciliables de todo despotis-
mo, moral o material, individual o colectivo, es decir de las
leyes y las dictaduras incluyendo la del proletariado”. £
Hombres animados con sentimientos de este tipo no pueden
mas que poner en practica bajo una forma rigurosa la doctri-
na de la lucha de clases.

Los esfuerzos realizados por el gobierno francés luego del
caso Dreyfus para granjearse la buena voluntad de las perso-
nas mas destacadas del mundo obrero contribuyeron en mu-
cho para dejar en claro la naturaleza de la relaciones existen-
tes entre el socialismo y la democracia. Dado que hoy en dia

la evolucién esta de moda, era imposible que no se conside-

125



rara a la democracia como una etapa entre la sociedad aris-
tocratica del Antiguo Régimen y el socialismo: nobles, bur-
gueses, pequenos burgueses, obreros; la escala descendiente
de las fortunas corresponderia a un movimiento hacia el go-
bierno de los més pobres. Marx creia que el régimen demo-
cratico tiene como ventaja que la nocién de lucha de clases
se hace mucho mas facil de entender, dado que la atencion
de los obreros ya no se veia atraida por las luchas contra la
realeza o la aristocracia. Por el contrario, la experiencia nos
ensefia que la democracia puede trabajar eficazmente para
impedir el progreso del socialismo, orientado al pensamiento
obrero hacia un tradeunionismo protegido por el gobierno.
Este peligro de la democracia aparece con gran claridad des-
de que tenemos frente a los ojos dos formas opuestas de or-

ganizacion sindical.

Nos vemos asi llevados a observar con desconfianza las re-
voluciones politicas; son posibles sin que el partido que
triunfa tenga detras de si a las masas obreras organizadas.
Una camparia en comun contra el poder permite anudar re-
laciones que pueden preparar una evolucion del sindicalismo
hacia el tradeunionismo protegido. Los catélicos realizan los
mayores esfuerzos para agrupar trabajadores en sindicatos a
los que les prometen el oro y el moro, con la esperanza de
atemorizar a los politicos radicales y salvar a la iglesia. El ca-
so Dreyfus puede muy bien compararse con una revolucion
politica: hubiera resultado en una deformacion completa del

socialismo, de no ser porque la entrada de muchos anarquis-

126



tas en los sindicatos hizo que para esa época estos se orien-
taran hacia el sindicalismo revolucionario, reforzando la no-

cion de lucha de clases.

No debemos esperar que el movimiento revolucionario
pueda seguir una direcciéon convenientemente determinada
de antemano, ni que pueda ser conducido de acuerdo a un
plan maestro, como la conquista de un pais, o que se lo pue-
da estudiar cientificamente desde otra época que no sea su

presente. Todo en él es imprevisible. **

Debemos estar preparados para encontrar muchas desvia-
ciones que pareceran volver a poner todo en cuestion. Habra
momentos en los que se creera perdido todo lo que se habia
visto como definitivamente adquirido; el tradeunionismo in-
cluso podra parecer que sera en ciertos momentos victorio-
so. Es justamente por este caracter del nuevo movimiento re-
volucionario que debemos evitar dar féormulas que no sean
formulas miticas: la desproporcion que existiria entre el es-
tado realizado y el estado esperado podria llevar al desalien-
to; la experiencia nos muestra que por esta via muchos exce-

lentes socialistas fueron abandonando el partido.

Cuando el desaliento de repente nos sorprende, debemos
recordar la historia de la Iglesia, una historia sorprendente
que desconcierta todos los razonamientos de los politicos,
los eruditos y los filosofos, que a veces podria creerse que
fue llevada por un genio irdnico al que le gustaba acumular
lo absurdo, y en la que el desarrollo de las instituciones estu-

vo atravesado por mil accidentes. En numerosas ocasiones

127



las personas mas reflexivas pudieron decir que su desapari-
cion era simplemente cuestion de unos cuantos afios; pero
sin embargo las agonias aparentes fueron sucedidas por mo-

mentos de rejuvenecimiento.

Los apologistas del catolicismo fueron tan impactados por
la incoherencia que presenta esta historia que pretendieron
que no se la podria explicar sin hacer intervenir los misterio-
sos propositos de la Providencia. Veo las cosas bajo un as-
pecto mas simple; veo que la Iglesia se salvo a pesar de los
errores de los jefes, gracias a las organizaciones espontaneas;
en cada momento de rejuvenecimiento se constituyeron nue-
vos Ordenes religiosos que sostuvieron el edificio en ruinas,
e incluso lo volvieron a erigir ®. Ese papel de los monjes tie-
ne evidentes analogias con el de los sindicatos revoluciona-
rios que salvan al socialismo; las desviaciones hacia el tra-
deunionismo, que representan la amenaza siempre temible
para el socialismo, nos recuerdan esos relajamientos de las
reglas monasticas que terminan por borrar la separaciéon que
sus fundadores habian querido establecer entre sus discipu-

los y el mundo.

La prodigiosa experiencia que nos ofrece la historia de la
Iglesia es efectivamente conveniente para alentar a aquellos
que fundan grandes esperanzas en el sindicalismo revolucio-
nario y que aconsejan a los obreros que no busquen ninguna

alianza sabiamente politica con los partidos burgueses, por-

128



que la Iglesia se aprovechd mas de los esfuerzos que tendian
a separarla del mundo que de las alianzas entre los Papas y

los principes.

129



Pies de pagina:

practicaba: “Puros de toda ambicién, prodigos con nuestras fuerzas, dispuestos a
comprometer a nuestras personas en todos los cambios de batalla, y luego de ha-
ber vapuleado a la policia y mofarnos del ejército, a retomar impasibles la pesada
tarea sindical, oscura, pero fecunda”. (Le Congrés général du Parti socialiste fran-
¢ais, p. VIII).

deducir el plano del futuro cuando se conoce bien al presente. Contra tal ilusién,
ver lo que dice Henri Bergson en La evolucion creadora, Espasa Calpe, Madrid,
1973.

fue muy popular en la Edad Media.

130



131



Libro compuesto en tipografias Spectral

132


https://www.productiontype.com/
http://scripts.sil.org/cms/scripts/page.php?site_id=nrsi&id=OFL_web
http://www.apache.org/licenses/LICENSE-2.0

133



134



INDICE

Una interpretacion de Georges Sorel 15
Prologo 48
I 61
II 72
I1I 81
IV 89
\Y 104

VI 119

135



	Una interpretación de Georges Sorel
	Prólogo
	I
	II
	III
	IV
	V
	VI

