
CC



1



2

Georges Sorel nació en Cherburgo,

Francia, el 2 de noviembre de 1847. Estudió

en la Escuela Politécnica de París y se

desempeñó como ingeniero civil en el

Departamento de Puentes y Carreteras de esa

ciudad. Fue considerado, a principios del

siglo XX, como un teórico audaz que logró

unir las concepciones de Marx, Proudhon y

Bergson. Impulsor del sindicalismo

revolucionario, Sorel terminó siendo

apropiado por el fascismo de Benito

Mussolini; sus ideas también influyeron en el

pensamiento de Lenin. En la década del ‘60,

el interés de la filosofía de Georges Sorel fue

impulsado nuevamente, a partir de la

corriente anarcomarxista. Sorel murió el 4 de

septiembre de 1922, en Boulogne-Sur-Seine.



3



4


 P A R A  T O D O S



5

Esta obra se encuentra disponible en Acceso Abierto
para copiarse, distribuirse y transmitirse con propósitos no
comerciales. Todas las formas de reproducción, adaptación y/o
traducción por medios mecánicos o electrónicos deberán indicar
como fuente de origen a la obra y su(s) autor(es).

CREATIVE COMMONS



6

De cla ra ción

Edi cio nes Go dot es tá com pro me ti da en ha cer li bros ac ‐

ce si bles pa ra la ma yor canti dad de con su mi do res po si ble,

sin im por tar sus ca pa ci da des fí si cas o tec no ló gi cas. Rea li ‐

za mos to do el es fuer zo ne ce sa rio pa ra ofre cer li bros ac ce ‐

si bles pa ra per so nas con ne ce si da des par ti cu la res, co mo

por ejem plo: di fi cul ta des vi sua les, au di ti vas, cog ni ti vas

y/o mo to ras.

Con es te fín, tra ba ja mos pa ra me jo rar el uso ge ne ral de

nues tros li bros, usan do guías co mo la es pe ci fi ca ción EPUB

Ac ces si bil ity 1.0, WCAG 2.0 Le vel A y Level AA.

Si te nés al gu na pre gun ta o su ge ren cia acer ca del uso de

es te li bro, por fa vor con tac ta nos.



7

Funciones de Accesibilidad en este libro

Hemos trabajado con organizaciones, como por ejem‐

plo: PUBLISHING@W3C, Inclusive Publishing y BISG pa‐

ra verificar la usabilidad de nuestro contenido y así poder

optimizarlo y mejorar tu experiencia. A continuación en‐

contrarás una lista que te recomendamos leer.

Este libro ha sido mejorado para ser accesible y que

funcione con, por ejemplo, VoiceOver en iOS/macOS o

JAWS Screen Readers. Tené en cuenta que se hace un es‐

fuerzo continuo para mejorar el soporte para otros tipos

de lectores de pantalla.



8



9



10



11



12



13

So rel, Geor ges. La des com po si ción del ma r xis mo. 1ª ed. -
Edi cio nes Go dot Ar gen ti na, 2015. Li bro di gi tal, EPUB.
IS BN 978-987-3847-50-9 1. Fi lo so fía. I. Tí tu lo. CDD 190

IS BN edi ción im pre sa: 978-987-1489-75-6

La des com po si ción del ma r xis mo 
Geor ges So rel

Tra duc ción 
Mika el Go mez Gu thart

Co rrec ción 
Gi me na Ri ve ros

Di se ño de ta pa e in te rio res 
Víc tor Ma lu mián

© Edi cio nes Go dot

edi cio nes go dot.com.ar 
in fo@edi cio nes go dot.com.ar 

Fa ce book.com/Edi cio nes Go dot 
Twi er.com/Edi cio nes Go dot 

Bue nos Ai res, Ar gen ti na, 2019

Di gi ta li za do en EPUB3 por Di gi tal Be© 
(FEB/2019).



14

Índice

Una interpretación de Georges Sorel

Prólogo

I

II

III

IV

V

VI



15

Una interpretación de 


Georges Sorel 1

Por Julien Freund

L A VIDA DE GEORGES Sorel presenta pocos aspectos remarca‐

bles. Nació el 2 de noviembre de 1847 en Cherburgo, en una

antigua familia normanda a la que también pertenecía el his‐

toriador Albert Sorel, su primo. Estudió en el Liceo de Cher‐

burgo, luego en el Liceo Rodin, en París, y en la Escuela Poli‐

técnica. Tenía veintitrés años cuando se produjo el hundi‐

miento de 1870-1871 2, algo que pareció haberlo marcado

mucho. (Más tarde escribió un prefacio para una traducción,

nunca aparecida, de La Réforme intellectuelle et morale, el

único libro de Renan que verdaderamente apreció). Hizo la

carrera de Ingeniero de Puentes y Caminos. En fin, una exis‐

tencia tranquila. Sorel tiene cuarenta años cuando redacta

sus primeros escritos teóricos; tiene sesenta y uno cuando

aparecen sus Réflexions sur la violence; la más famosa, cuan‐

do no la más importante de sus obras.

Sorel quedará de hecho en la historia de las ideas como el

fundador en política de la noción de mito: “red de significa‐

ciones” y “dispositivo de elucidación que nos ayuda a perci‐

bir nuestra propia historia” (Jules Monnerot, Inquisitions, Jo‐

sé Corti, 1974). Es en 1903, en la Introduction à l’économie



16

moderne, cuando la palabra, con todo su sentido, aparece por

vez primera en su obra. Y es entonces cuando Sorel comien‐

za a enunciar su “teoría de los mitos sociales”.

El mito es una creencia creada por el hombre, frecuente‐

mente ligada a la cuestión de los orígenes (se trata de moti‐

var la acción por una genealogía ejemplar), que nace de un

choque psicológico. No se remite pues al pasado, como ha‐

bían creído los “primitivistas”, sino a lo eterno. El mito no

nos esclarece sobre lo que ocurrió, sino sobre lo que se pro‐

ducirá, sobre lo que se busca producir. Si es fecundo, si res‐

ponde a la demanda colectiva, si es aceptado por la sociedad

en su totalidad, o por un segmento importante de esta, en‐

tonces se renueva por sí mismo: su socialización va apareja‐

da con su sacralización. El mito se sitúa más allá de lo verda‐

dero y lo falso, el bien y el mal, lo justo y lo injusto. Única‐

mente es fecundo, o no lo es. Tiene o no un valor operativo,

determina una actividad socio-pscicológica o no la determi‐

na. No podría pues ser refutado, sino simplemente aprobado

o reprobado. Esta es la razón, entre otras, por la cual Geor‐

ges Sorel se guarda bien de “refutar” el marxismo (del que

denuncia no obstante su reduccionismo implícito) y prefiere

señalar su poder mítico -hasta en lo que concierne en deter‐

minados aspectos dudosos, cuya fuerza imaginativa y simbó‐

lica sigue siendo real- para demostrar que él no se declara

“científico” más que en la medida, precisamente, en la que la



17

“ciencia” constituye un mito de su época: el marxismo es

“mítico” desde el instante mismo en que se declara “científi‐

co”.

El verdadero problema para Sorel, no es tanto “encontrar

preceptos o incluso ejemplos, sino poner en acción fuerzas

capaces de hacer la conducta conforme a los preceptos y a

los ejemplos” (introducción al Système historique de Renan).

“Sorel”, escribe Jules Monnerot, “busca la fuente colectiva,

luego la individual (él admite intuitivamente e implícitamen‐

te la inmanencia recíproca de lo social y de lo individual), de

las motivaciones psicológicas que son invencibles en un mo‐

mento histórico determinado, invencibles dentro del aconte‐

cimiento”.

Considerando que hay un vínculo, en cualquier colectivi‐

dad, entre la calidad de los actos y la intensidad de las creen‐

cias, Sorel, al contrario de Pareto, no ve en esas creencias un

“residuo” irracional del que haría falta desembarazarse, sino

por el contrario un “motor” que se debe investigar. Estudia

entonces las condiciones propias para hacer nacer el entu‐

siasmo colectivo.

Aspira a lo “sublime”: “no hay un límite señalado para la

intensidad con la cual lo sublime puede apoderarse de noso‐

tros. Lo que significa que un fin es sublime, es cuando, res‐

pecto a ese fin, el peligro supremo no se toma en cuenta”

(Jules Monnerot). De ello resulta que la voluntad de superar‐

se a uno mismo es indisociable del rechazo a un paradigma

de la seguridad, y que en cambio el predominio, en el seno



18

de una sociedad, de los valores de seguridad garantiza la im‐

posibilidad de tal superación. La decadencia empieza allí

donde lo sublime está ausente. Ya que, dice Sorel, la sociedad

europea está hecha de tal modo que inicia el declive tan

pronto como deja de superarse. Lo que lo lleva a identificar

como nacido de un mismo fenómeno histórico el adveni‐

miento del cientificismo, la muerte de lo sagrado y la desapa‐

rición de las aristocracias vinculadas al pueblo: “Lo sublime

está muerto en la burguesía”.

Fue reivindicado en su época por Lenin y Mussolini. Esta

ambigüedad, y no solo esta, es reveladora. Confirma que

Georges Sorel, precursor del socialismo francés, siendo adep‐

to de esas cualidades aristocráticas y militares que denomina

las “virtudes quiriteas”, es probablemente el mayor teórico

político francés desde finales del siglo XIX.

Habríamos podido esperar en nuestros días una especie de

resurrección, o al menos un redescubrimiento, de Georges

Sorel, puesto que sus principales obras continúan siendo leí‐

das, como lo demuestra por ejemplo la venta regular de las

Réflexions sur la violence, en la colección “Le devenir social”,

que él fundó y que yo dirijo en la actualidad bajo la forma de

una nueva serie. En efecto, diferentes aspectos de su pensa‐

miento tendrían que haber seducido a aquellos que se consi‐

deran actualmente como los portadores de un pensamiento

radical. En una época en la que no se deja de justificar la vio‐

lencia, su apología de la violencia tendría que haberle valido

el mayor éxito. En una época en la que se desprecia a la his‐



19

toria para exaltar la utopía, su teoría del mito debería haber‐

le otorgado la mayor consideración por parte de los lectores

jóvenes. En una época, finalmente, en que se preconiza el

anarquismo, el rechazo a la autoridad, su concepción del

anarcosindicalismo le habría atraído las mayores simpatías.

Además, ¿no es él, como la mayoría de los actuales líderes de

los movimientos izquierdistas, un burgués que se puso al

servicio del proletariado obrero? Sin embargo, pese a todos

esos aspectos de su pensamiento que le tendrían que haber

valido un nuevo favor, Sorel continúa siendo por así decirlo

un desconocido en nuestra época, y a veces incluso es repu‐

diado por los teóricos del izquierdismo en boga. Son Marx y

Freud quienes aparecen principalmente como las referencias

de los contestatarios. ¿Se trata de una paradoja? O bien,

¿hay en los escritos de Sorel otras cuestiones que molestan e

incluso disgustan a los defensores de una ideología que, en

muchos aspectos, se halla no obstante cercana a su análisis?

Es a esta cuestión que yo querría responder en el curso de

esta exposición, que tratará de tener en cuenta a la vez la

personalidad y la obra de Sorel bajo la forma de lo que se lla‐

ma hoy en día una biografía intelectual.

La filosofía de Sorel es en el fondo más desconcertante

que original: tan pronto disocia nociones a las que se acos‐

tumbra a unir, como tan pronto asocia otras que son separa‐

das de ordinario. A fuerza de jugar con los contrarios llega

frecuentemente por ello a concepciones que había rechaza‐

do, y criticó aquellas que en un momento dado había aproba‐



20

do. Se puede preguntar pues, con toda justicia, si existe efec‐

tivamente una doctrina soreliana. En general, cuando Sorel

tomaba partido, lo hacía sin ambages. Se comprende que, en

esas condiciones, corrientes de pensamiento diametralmente

opuestas puedan en nuestros días reivindicarlo, tanto los re‐

volucionarios como los conservadores.

Con el paso de los años, y muchas veces al mismo tiempo,

tuvo la misma admiración por autores o actores políticos de

vías netamente divergentes. Al iniciar su carrera de escritor

manifestaba la misma simpatía por Tocqueville y Proudhon,

por Renan y Le Play. Seguidamente, al mismo tiempo que se

entusiasmaba por Karl Marx, se apasionaba por Bergson. Le

gustaban Taine y Nietzsche. Prefería entre los socialistas a

Guesde antes que Jaurès, aunque igualmente a Eduard

Bernstein antes que a Kautsky. Exaltaba la actividad anarco-

sindicalista de Pelloutier, pero también tenía trato con Geor‐

ges Valois y Action française. Al final de su vida -murió en

1922-, se exaltaba a la vez por la revolución soviética y Len‐

in, y por el movimiento fascista y Mussolini. Se podría pro‐

longar la lista de estos contrastes. En Italia, por ejemplo, sus

amistades iban desde el marxista Labriola hasta el sociólogo

Pareto y el filósofo Benedetto Croce. No nos podría pues sor‐

prender que un cierto número de intérpretes o de comenta‐

ristas de su obra aprecien tal parte y pasen silenciosamente

por tal otra. No mencionaré más que un ejemplo típico, el de

G. Goriély, el autor del Pluralisme dramatique de Georges So‐

rel. Este considera esencialmente el período socialista de So‐



21

rel y detiene su análisis en las Réflexions sur la violence, des‐

cuidando de este modo su acercamiento a Action française y

la apología de Lenin, bajo el pretexto de que “se hallan tan

extrañas y absurdas fijaciones pasionales, que únicamente

un despecho convertido en inexorable puede explicar un ac‐

ceso tan súbito de antisemitismo, un entusiasmo curiosa‐

mente desatado por la guerra… Antes que comunicar al lec‐

tor la irritación, el enojo o el desaliento experimentados por

el contacto con algunos textos, hemos preferido detener en

las Réflexions sur la violence los detalles de nuestros análisis”
3.



22

TRES OPCIONES FUNDAMENTALES

Sorel fue un ser lleno de contrastes: es como tal que es

preciso comprenderlo. Sin duda cada intérprete es libre de

preferir, en el nombre de una parcialidad arbitraria y subjeti‐

va, tal aspecto de su obra antes que tal otro; esto no borrará

sin embargo la ambigüedad de sus posiciones ni las incom‐

patibilidades de algunos de sus escritos. El hecho histórico es

que, por ejemplo, Sorel fue durante un cierto tiempo un

adepto del marxismo revolucionario y su introductor en

Francia y en Italia contra las tendencias parlamentaristas de

la social-democracia, ello sin indignarse no obstante contra

el oportunismo de Millerand, quien aceptó formar parte del

ministerio burgués de Waldeck-Rousseau, y que después de

ello adoptó una posición que se puede calificar de revisionis‐

ta, en su obra La décomposition du marxisme, hasta el punto

de hacer la crítica más severa del fundamento mismo del

marxismo, o en todo caso del Capital, a saber, la teoría de la

plusvalía. Fue amigo de Péguy y magnificó como él la gran‐

deza de la mística, aunque igualmente hizo conocer en Fran‐

cia a William James y su pragmatismo. No acabaríamos de

numerar las disparidades y las inconsecuencias de sus actitu‐

des y opiniones. Y sin embargo, pese a esas fluctuaciones y

equívocos, encontramos a través de toda su obra una deter‐

minada cantidad de constantes y de posiciones sobre las cua‐

les nunca transigió. Es bajo la luz de algunas ideas básicas,



23

como se encuentra en todos sus escritos, como hay que cap‐

tar lo que se puede llamar sus “variaciones”. Estas se pueden

reducir a tres opciones fundamentales.

La primera de estas constantes es el antidemocratismo. Se

puede seguir su rastro desde los primeros escritos, como La

mort de Socrate, hasta los últimos, como el Pour Lénine. Con

todo, no se lo podría alinear entre los adeptos de la dictadu‐

ra, pues aunque creyó durante cierto tiempo en la dictadura

del proletariado, cuando descubrió la obra de Marx, muy rá‐

pidamente su liberalismo anarquista y su concepción plura‐

lista del mundo volvieron a estar por encima. En su opinión,

los jefes de la dictadura del proletariado acabarán por caer

en la vieja rutina: dividirán a la sociedad “en señores y escla‐

vos”; como todos los políticos, intentarán beneficiarse de las

ventajas adquiridas, y en el nombre del proletariado estable‐

cerán “el estado de sitio en la sociedad conquistada”. Sorel

no cree ni en la democracia parlamentaria, refugio de la

charlatanería política, de la demagogia de los mercaderes y

de la hipocresía de los intelectuales, ni en la democracia so‐

cialista, que conlleva el riesgo de ser peor que la democracia

parlamentaria, porque es capaz de arrastrar a las masas ha‐

cia la esclavitud, bajo la bandera de ideales como la igualdad

o el gobierno del conjunto de los ciudadanos, ficción que es

“la última consigna de la ciencia democrática” 4. Ya no tiene

confianza en una democracia sindical, pues es probable que

acabase siendo estatalista como cualquier otra forma de de‐

mocracia. También siente desprecio por las diversas corrien‐



24

tes que, en su época, intentaron proponer soluciones de re‐

forma de la democracia, como el solidarismo de Léon Bour‐

geois o el cooperativismo del economista Charles Gide.

Fácilmente se comprende en estas condiciones las varia‐

ciones en sus simpatías, que iban desde doctrinas tan opues‐

tas como el bolchevismo, el fascismo o la Action française, y

hacia hombres tan divergentes como Pelloutier, Lenin o

Mussolini. Lo que le interesaba en todos esos casos es que se

conducía una actividad extra-parlamentaria cercana al anti‐

democratismo que él mismo animaba. Por las mismas razo‐

nes fue amigo del sociólogo Pareto, otro liberal antidemócra‐

ta, tomó partido por Guesde contra Jaurès, estimando que el

primero era más liberal y más tolerante que el segundo pese

a las apariencias. Poco le importaba que un hombre estuvie‐

ra clasificado políticamente en la izquierda o en la derecha,

merecía una consideración particular desde el momento en

que era ¡un antidemócrata! ¿Cómo explicar ese antidemocra‐

tismo? Creo que es necesario ponerlo directamente en rela‐

ción con otros dos aspectos de su pensamiento, también per‐

manentes. Lo primero de todo, su concepción del obrero y

del devenir del proletariado. Sorel no cree ni en el capitalis‐

mo universal ni en el proletariado universal, puesto que se

trata de figuras históricas que, como tales, no tienen nada de

absoluto. No son más que especulaciones intelectuales que

razonan con lo abstracto, en el sentido en que el intelectual

moderno se da “la profesión de pensar por el proletariado” 5.

Negocia así en su provecho con la noción de conciencia de



25

clase. Por el hecho de que el intelectual está al margen de la

producción, cree resolver abstractamente y a priori los pro‐

blemas del reparto -luego del beneficio- independientemente

de las condiciones concretas y de la evolución de la produc‐

ción. Se quiera o no, el capitalismo ha introducido en nues‐

tro universo el fenómeno de la productividad, sin el cual el

socialismo pierde todo su significado. El socialismo no nació

por sí mismo; es una consecuencia del modo de producción

históricamente indeterminable de esa orientación. En conse‐

cuencia, el socialismo seguirá siendo tributario del capitalis‐

mo, en detrimento de las utopías socialistas que quieren re‐

solver abstractamente el problema del reparto, independien‐

temente de las condiciones concretas de la producción. En

cualquier caso, no es invirtiendo simplemente las condicio‐

nes históricas del capitalismo que se logrará hacer creíble el

socialismo. Hay que vivir, lo que significa que hay que pro‐

ducir. La técnica no podría reemplazar del todo a la voluntad

humana. Del mismo modo que el gremio fue la organización

de los productores en un sistema económico determinado, el

sindicato es la organización típica de otro sistema económi‐

co, a la vez capitalista y socialista. Lo importante es com‐

prender las posibilidades que el sindicalismo ofrece a la clase

obrera. El resto no es más que política, donde se inflama la

retórica revolucionaria que se conmueve por las miserias y

contradicciones engendradas por el capitalismo. Si el socia‐

lismo se complace en ese sentimentalismo y la utopía del re‐

parto, no podrá más que zozobrar en otras miserias y contra‐



26

dicciones. El papel del sindicato es el de hacer valer los dere‐

chos de los productores. Aquí está el sentido del combate de

Sorel. Es al asumir plenamente su situación de productor

cuando el obrero se convertirá también en un verdadero

combatiente. “Sin la materia de esa creación capitalista de un

mundo nuevo, el socialismo deviene una loca fantasía” 6. So‐

lo devendrá un buen combatiente en la lucha social quien

sea un buen obrero. Aquel que sabotea su trabajo saboteará

igualmente al sindicato y al socialismo. Con obreros que solo

buscan disfrutar en un nuevo sistema de reparto, no se lleva‐

rá una lucha social eficaz. Este es el porqué Sorel rechaza la

utopía igualitaria, porque la lucha está fundada por principio

en la desigualdad. El obrero no logrará conquistar sus dere‐

chos de producir más que si deviene un buen obrero, a ima‐

gen del soldado de Napoleón que participó en su gloria por‐

que fue un buen veterano. Dicho de otro modo, con obreros

blandos solo se puede hacer una revolución blanda. La de‐

mocracia es el régimen que, bajo el pretexto de un reparto

idea, habitúa a los obreros a renunciar a la lucha por la blan‐

dura.

En el fondo, Sorel aplicó al socialismo una idea que se en‐

cuentra ya en sus primeros escritos, cuando aún no había

descubierto el socialismo. Citemos este pasaje de La mort de

Socrate, a propósito de la democracia: “De todos los gobier‐

nos, el más malo es aquel en el que la riqueza y las capacida‐

des se reparten el poder. Los prejuicios de la mayoría de

nuestros historiadores contra la nobleza les han hecho cerrar



27

los ojos ante los vicios de las constituciones plutocráticas. En

este régimen, el orgullo de raza ya no existe: hay que llegar a

él y, una vez conseguido, poca gente se ocupa de los medios

empleados. El éxito lo justifica todo; no una idea moral; es el

ideal de los ingleses. El vicio de este gobierno reposa en la

aplicación del principio del intercambio: los hombres no

cuentan; solo hay la presencia de valores. La predominancia

de las ideas económicas tiene pues como efecto no solamen‐

te oscurecer la ley moral, sino también corromper los princi‐

pios políticos” 7. Convertido en socialista, Sorel repetirá la

misma idea. De este modo escribiría: “La democracia consti‐

tuye un peligro para el futuro del proletariado, desde que

ocupa el primer lugar de las preocupaciones obreras; pues la

democracia mezcla las clases y, seguidamente, tiende a hacer

considerar las ideas del oficio como indignas de ocupar a un

hombre preclaro” 8. Por consiguiente, la democratización de‐

bilita la lucha de clases, y le hace perder al obrero el sentido

de su oficio y de su estatus de productor y creador.

También, “el gran peligro que amenaza al sindicalismo se‐

ría cualquier tentativa de imitar a la democracia; es mejor,

para él, saber contentarse, durante un cierto tiempo, con or‐

ganizaciones débiles y caóticas, que caer bajo el dominio de

sindicatos que copiarían las formas políticas de la burguesía”
9.



28

EL REINO DE LA MEDIOCRIDAD

En segundo lugar, hay que poner este antidemocratismo

de Sorel en relación con su visión sobre la decadencia. El fe‐

nómeno de la decadencia no dejó de preocupar a Sorel. Se

puede incluso considerar, siguiendo las sugerencias de Pierre

Cauvin, que las principales obras de Sorel se preocupan por

un problema de decadencia. Le système historique de Renan

tiene como objeto la decadencia del judaísmo y el adveni‐

miento del cristianismo; Le procès de Socrate se interroga so‐

bre el declive del mundo griego; La ruine du monde antique

plantea el problema de la decadencia de Roma; Les illusions

du progrès plantea la cuestión del declive de la burguesía; Ré‐

flexions sur la violence y La décomposition du marxisme se re‐

fieren a un problema moderno, el de la degeneración de la

social-democracia y la revolución proletaria 10. La democra‐

cia es para Sorel el régimen que acelera el proceso de decre‐

pitud de una civilización. Todavía no hay que desprenderse

del sentido que le da a la noción de decadencia.

Puede suscitar hombres y movimientos de excepción al

mismo nivel que la ascensión de un pueblo a su apogeo. Tan‐

to la ascensión como el descenso dan lugar a luchas, pero en

sentidos diferentes. La lucha en la fase ascendente ignora la

igualdad y la democracia, por el hecho de que las elites riva‐

lizan para promover en un contexto de poder la meta inde‐

terminada de una nación o de un continente. En la fase deca‐



29

dente, se lucha por el reparto, es decir, por la igualdad bajo

todos los puntos de vista. Es el combate por el disfrute y el

reparto de los bienes adquiridos.

Ciertamente, la fase ascendente puede empezar con la idea

igualitaria y comunitaria, a semejanza de la comunidad de

los primeros cristianos, aunque muy rápidamente hace

triunfar el principio de la jerarquía. La fase decadente, por el

contrario, invoca al ideal democrático que renuncia a la crea‐

ción y a la producción para gozar de un beneficio inmediato.

Se podría decir que cada cual quiere emanciparse sacrifican‐

do la libertad. Este es el sentido de la cita que Sorel hace del

libro de Amádée Thierry sobre Alarico, el bárbaro que sa‐

queó Roma al inicio del siglo V: “Los extranjeros fueron

saludados como amigos y liberadores… Ellos habían degolla‐

do a nuestros soldados, destruido nuestra bandera, rebajado

y humillado a Francia; y nosotros habíamos proclamado, in‐

cluso en la tribuna nacional, que eran más franceses que no‐

sotros” 11. En virtud de su principio, la democracia llega a

proclamar no solamente la igualdad entre los ciudadanos de

un mismo pueblo, sino también la igualdad entre los pue‐

blos, de tal forma que conduce a la ruina a una nación o una

clase, en razón de una clemencia desconsiderada, porque

pretende la universalidad. “Dudo”, escribe Sorel, “que los

grandes pregoneros del evolucionismo social sepan perfecta‐

mente de qué quieren hablar” 12. Sería demasiado largo anali‐

zar aquí una de las obras fundamentales de Sorel, Les illu‐



30

sions du progrès (Rivière, 1908), que pone justamente en duda

las posibilidades de una liberación humana por la vía de la

democracia.

¿Qué significa la decadencia para Sorel? El reino de la me‐

diocridad. En general la humanidad se complace en la me‐

diocridad, y periódicamente no sale de ella más que bajo la

acción de un gran personaje o de un movimiento poderoso

que le da a los hombres la ocasión de superarse y de elevarse

a lo sublime. De ahí su admiración por los hombres excep‐

cionales, como Napoleón, pero también Pelloutier, Mussoli‐

ni, Lenin. La huelga general puede ser uno de esos movi‐

mientos poderosos que arrancará al obrero del anonimato de

la masa y le permitirá reencontrar su individualidad en el

fuego de la acción. Hablando de las guerras de liberación de

la Revolución francesa, donde cada soldado se consideraba

como un personaje que aportaba algo esencial en la batalla,

Sorel continúa: “El mismo espíritu se halla en los grupos

obreros que están apasionados por la huelga general; estos

grupos miran, en efecto, a la revolución como un inmenso

alzamiento que incluso se puede calificar de individualista:

cada uno marchando con el mayor ardor posible, actuando

por su cuenta, no preocupándose demasiado de subordinar

su conducta a un gran plan de conjunto sabiamente combi‐

nado” 13.

La democracia es un régimen decadente porque alaba la

tendencia a la mediocridad, destruyendo los anhelos del

hombre y desviándolo de las acciones sublimes.



31

UNA CREACIÓN CONTINUA

La segunda constante de la obra de Sorel es su anti-cienti‐

ficismo. Esto no quiere decir que Sorel no tomase en cuenta

a la ciencia o que la despreciara. Su primera educación fue

científica, ya que fue alumno de la Escuela Politécnica y que,

seguidamente, hizo la carrera de Ingeniero de Puentes y Ca‐

minos. Incluso consagró varias obras al problema de la cien‐

cia, para comprender sus mecanismos, para situarla en el or‐

den general del conocimiento. Lo que él rechazaba, es lo que

con Péguy llamaba la “pequeña ciencia”, es decir, las cons‐

trucciones imaginarias con pretensión científica pero sin

ninguna base seria. A diferencia de muchas mentes de su

época, no veía en la ciencia la actividad determinante que re‐

generaría a la humanidad, ya que permitiría resolver todos

los problemas, tanto los de la paz como los de la justicia o la

libertad, o incluso de la felicidad. Estos problemas solo tie‐

nen sentido en la acción práctica y cotidiana, al precio de lu‐

chas y conflictos. Queriendo resolverlos mediante el conoci‐

miento, se extravía uno por utopías.

“El mundo”, decía Sorel, “camina pese a los teóricos”. Ha‐

cía una distinción clara entre los problemas que el conoci‐

miento y la ciencia pueden resolver y aquellos que nacen de

la acción, pues, en este último caso, las soluciones aportadas

son perpetuamente provisionales, por el hecho de que los re‐

ferentes cambian con cada generación; son pues objeto de

una continua creación, no sin pasión. Sorel escribió en un



32

artículo de la Revue de métaphysique et de morale, en 1911:

“Lo que es verdaderamente fundamental en todo devenir, es

el estado de tensión apasionada que se encuentra en las al‐

mas” (citado por Goriély, op. cit., p. 156). No cuesta com‐

prender por qué admiró tanto a Bergson, el filósofo de la vi‐

da creadora.

Este anti-cientificismo explica unas cuantas actitudes y

posturas de Sorel. Ante todo, rechaza ver en los progresos de

la ciencia la condición de un progreso de la humanidad.

También se opone a los teóricos evolucionistas en material

social: “El evolucionismo social no es más que una caricatura

de la ciencia natural”. Fue igualmente un feroz adversario del

modernismo, es decir, de la tendencia de determinados exe‐

getas católicos de su época a explicar la religión a través de

la ciencia. Sorel fue sin duda alguna un anti-clerical. Si tenía

que polemizar contra ciertas decisiones de la Iglesia, en par‐

ticular contra la política del Papa León XIII, expresada en la

encíclica Rerum novarum, no manifestaba ningún desprecio

por la religión, sabiendo señalar los méritos de la Iglesia en

algunas ocasiones, apreciando la importancia de la mística.

No es este sin embargo el lugar para hacer el análisis de los

numerosos estudios de Sorel sobre el fenómeno religioso. Lo

que hay que tener en cuenta es que no aceptaba la primacía

que se le otorgaba en su época a la ciencia, en los terrenos

que escapan a su jurisdicción. Es por esta razón que, pese a

la veneración que le tenía a Marx, no podía soportar deter‐

minadas pretensiones cientifistas suyas.



33

No solamente emitió sus reservas a propósito del socialis‐

mo científico de Engels, sino también a propósito del mate‐

rialismo histórico. En una carta a Benedetto Croce, del 19 de

octubre de 1900, escribió: “En el fondo, ¿el materialismo his‐

tórico no sería un capricho de Engels? Marx habría indicado

un camino, y Engels habría pretendido transformar esta indi‐

cación en teoría, y lo ha hecho con el dogmatismo pedante y

a veces burlesco del escolar: luego ha venido Babel, el cual

ha elevado la pedantería a la altura de un principio” 14. Igual‐

mente consideraba como cientificista el hecho de explicar en

última instancia todos los fenómenos sociales a través de la

economía; también rechazó la idea de que el desarrollo de la

producción, ayudado por el progreso de la técnica, podría re‐

solver algún día las contradicciones humanas.

Sorel fue uno de los escasos espíritus de su tiempo que no

condenaron la metafísica, precisamente porque ella plantea

cuestiones inevitables que no son competencia de la ciencia.

Es una ilusión creer que la ciencia podría suplantar a la me‐

tafísica. Por el contrario, el interrogante metafísico sigue

siendo fundamental, incluso en lo que concierne a la refle‐

xión sobre la ciencia.

Tampoco dudó Sorel en hablar de la “opinión soberana de

la metafísica” 15. Evidentemente, por ello no podía más que

ser un adversario del positivismo, en concreto bajo la forma

que desarrolló Durkheim. Rechazaba categóricamente la va‐

lidez de una sociología que estaría construida sobre el mode‐

lo de las ciencias naturales. Se le reprochó su anti-racionalis‐



34

mo. Una cosa es cierta: fue un ferviente adversario del inte‐

lectualismo, que no es más que una forma derivada del cien‐

tifismo. Su trato con Bergson solo podía confirmar esa orien‐

tación. Recordemos simplemente la definición que daba del

intelectual: “Los intelectuales no son, como se dice frecuen‐

temente, hombres que piensan: son gente que hace profesión

del pensar y que perciben un salario aristocrático en razón

de la nobleza de esta profesión” 16. Bajo el pretexto de cam‐

biar el mundo, solo saben construir utopías. Sorel, el teórico

del mito, era ferozmente hostil a la utopía, que no es más

que una representación artificial. El mito, por el contrario, es

“en el fondo idéntico a las convicciones de un grupo”, es “la

expresión de estas convicciones en el lenguaje del movi‐

miento” 17. Una revolución que quiera hacerse en el nombre

de utopías intelectuales está abocada por adelantado al fra‐

caso, porque la utopía no engendra el heroísmo indispensa‐

ble para semejante empresa.

Si se calificó a Sorel de anti-racionalista, es principalmente

a causa de su teoría del mito y de su apología de la violencia.

¿Qué se debe creer? Como buen discípulo de Renan y Taine,

nunca negó el papel determinante de la razón para el desa‐

rrollo de la humanidad. Acaso no escribió: “Si el hombre

pierde algo de su confianza en la certeza científica, pierde al

mismo tiempo mucho de su confianza en la certeza moral” 18.

Semejante frase -y se podrían citar otras- no podría salir de

la pluma de un adversario de la razón. Pero reconocer la par‐

te de la razón no significa que se deban suscribir los excesos



35

del racionalismo. Los ataques de Sorel están justamente diri‐

gidos contra el racionalismo idealista del cientifismo y del

positivismo, que buscan reducir lo real a un simple proceso

racional. De ahí por ejemplo su hostilidad hacia el protestan‐

tismo liberal, que solo ve en la religión un simple acto de ra‐

zón. Otros valores como puramente racionales están en jue‐

go en la existencia, y negarlos precipita al ser humano en la

miseria de la mediocridad o la decadencia. Querámoslo o no,

el hombre está igualmente animado por fuerzas irracionales,

o al menos no racionales, y es preciso hacerles un lugar en la

vida. Ellas están en la base del heroísmo, de lo sublime, de la

gloria, pero también de la abnegación, del espíritu de sacrifi‐

cio, nociones sin las cuales la moral no es más que palabre‐

ría. Hay en el hombre una necesidad de mística, como tam‐

bién de renuncia y de ascesis. No es tanto glorificar al mero

instinto como reconocer esas necesidades. Y Sorel precisa, en

sus Réflexions sur la violence: “Nunca sentí por el odio crea‐

dor la admiración que le dedicó Jaurès; no siento para nada

por los guillotinadores las mismas indulgencias que él; sien‐

to horror por toda medida que humilla al vencido bajo un

disfraz judicial. La guerra hecha a la luz del día, sin ninguna

atenuación hipócrita, para lograr la ruina de un enemigo

irreconciliable, excluye todas las abominaciones que deshon‐

raron a la revolución burguesa del siglo XVIII” 19. Es Jaurès

quien pasa por ser un buen demócrata socialista, consagrado

al ideal racionalista y a la paz, y no obstante, en su historia

de la Revolución francesa, no duda en elogiar a terroristas



36

que actuaban fuera de la “inmediata ternura humana y de la

piedad” 20. Si Sorel preconiza la violencia, no es la violencia

desnuda e irreflexiva, ni sobretodo el terror. El hecho mismo

de que veía en el obrero ante todo un productor, que lucha

respetuosamente por su trabajo, excluye la apelación a una

violencia que no sería más que simple sabotaje.

Es al analizar la tercera constante del pensamiento de So‐

rel como nos será posible comprender mejor lo que este últi‐

mo entendía por “violencia”. Esta tercera constante consiste

en la prioridad dada por Sorel a la ética. Los títulos de los ca‐

pítulos de las Réflexions sur la violence son ya sugestivos a

este respecto: “La moralidad de la violencia” o “La moral de

los productores”.

Si Sorel tuvo una admiración tan grande por el proletaria‐

do es porque creía encontrar en él, no sin una cierta ilusión -

lo reconoció al final de su vida-, las virtudes de valentía,

energía y heroísmo, que la burguesía había demostrado du‐

rante su ascensión, si se convirtió en socialista, no lo fue pa‐

ra nada por sentimentalismo o por seguir una moda, sino

por una decisión lúcida, porque pensaba que el socialismo

era la doctrina que permitiría escapar de la degeneración

moral que afecta a la sociedad. La burguesía solo había pro‐

bado su cobardía y su apoltronamiento, y uno se “podría

preguntar, escribe, si toda la altura moral de los grandes pen‐

sadores contemporáneos no estaría basada en una degrada‐

ción del sentimiento de honor” 21.



37

SOLO LO SUBLIME ES MORAL

Si condena la democracia, es por razones más morales que

políticas: es un factor de disolución de las costumbres a cau‐

sa del humanitarismo que apela. Se hace la campeona del pa‐

cifismo y tiende de este modo a ablandar las almas, pero se

vuelve cruel y brutal, más allá de toda violencia, a la manera

de los cobardes, cuando está en peligro. A base de degradar

el sentimiento de nobleza y de coraje, llega a desmoralizar a

los seres, por el hecho mismo de que acaba por desacreditar

el trabajo. Antes incluso de devenir socialista, Sorel ya con‐

denaba la ociosidad en La mort de Socrate, una de sus prime‐

ras obras: “Entre las clases sociales que no trabajan, en las

que principalmente, al modo ateniense, se vive del poder, la

desmoralización es extrema” (p. 87). La desconsideración del

trabajo, es decir, de la producción, de la creación y de la

energía, constituye a su modo de ver una profanación de la

dignidad del hombre, pues ella acaba por instalarlo en una

especie de esclavitud espiritual. El hombre no vale más que

para el esfuerzo y la lucha, siendo la lucha de clases en nues‐

tros días el momento vital que debe permitirle renovarse con

las tradiciones del heroísmo, de la generosidad y de las ma‐

neras caballerescas de antaño. Las altas convicciones mora‐

les, escribe Sorel, “dependen de un estado de guerra en el

que los hombres aceptan participar y que se traduce en mi‐

tos concretos. En los países católicos, los monjes sostienen el

combate contra el príncipe del mal que triunfa en el mundo



38

y que desearía someterlos a su voluntad; en los países pro‐

testantes, pequeñas sectas exaltadas hacen el papel de mo‐

nasterios. Estos son los campos de batalla que permiten a la

moral cristiana mantenerse, con ese carácter sublime que

fascina a tantas almas aún hoy en día, y que le dan el lustre

suficiente para originar en la sociedad algunas débiles imita‐

ciones” 22. Al héroe moral se lo halla en Homero, en los sol‐

dados de guerras revolucionarias y napoleónicas. Puede re‐

surgir en el obrero utilizando la violencia moral en la huelga

general. Solo lo sublime es finalmente moral, tal como Sorel

lo sugiere en sus ataques contra la burguesía declinante: “Lo

sublime está muerto en la burguesía y esta está pues conde‐

nada a no tener ya moral” 23.

La ética penetra en toda su concepción del socialismo. No

es únicamente por oposición a la democracia parlamentaria

que vitupera al socialismo político de Jaurès, sino también a

causa de su debilidad moral. “En última instancia, escribe, el

socialismo es una metafísica de las costumbres” 24.

No es de ningún modo una escuela de la felicidad, sino

una conducta vital, una manera de reencontrar el sentido del

honor, de la nobleza del alma, del heroísmo y de lo sublime

(términos que vuelven una y otra vez bajo su pluma), en una

apasionante vida de luchas. “Lo que se llama la meta final

solo existe por nuestra vida interior (…) no está fuera de no‐

sotros; está en nuestro propio corazón” 25.



39

Esta ética Sorel la concibe según el esquema clásico de la

pureza de las costumbres y de las virtudes domésticas, bajo

la forma de una moral sexual, de una moral de la familia y

de una moral del trabajo. En el prefacio a la edición francesa

de la obra de Coleijanni, Le socialisme (Girad et Brière, 1900),

no duda en precisar su pensamiento, aun a riesgo de ser cho‐

cante para los vanguardistas: “Podemos afirmar que el mun‐

do no será más justo en la medida en que no sea más casto”.

La lucha de clases, y más especialmente el mito de la huel‐

ga general, constituyen un género de empresas propicias pa‐

ra la regeneración moral, pues las almas pueden reafirmarse

en la imagen del héroe de la época homérica o de la era na‐

poleónica. Se cometería un enorme contrasentido si se inter‐

pretara la noción de huelga general de Sorel en un sentido

político. Nada es más contrario a sus intenciones, tal como lo

precisa en el capítulo V de sus Réflexions sur la violence. Una

huelga política solo puede plegarse a las leyes de la política,

lo que exige una centralización de los sindicatos para tener

peso en la relación de fuerzas en el interior del Estado, una

sumisión a la voluntad de los dirigentes de los partidos y los

procedimientos de las negociaciones y los compromisos.

También Sorel es adversario declarado de la democratización

sindical, que no es más que otra manera de politizarlos. No

se trata de instaurar otro equilibrio en el seno del Estado ni

de modificar el régimen. El fin de la huelga general es social,

lo que significa para Sorel una reeducación moral del hom‐

bre a través de una transformación radical de la sociedad. El



40

problema no es pues conquistar el Estado o preparar esa

conquista, sino trazar una nueva vía para el futuro, bajo el

carácter de la “catástrofe total” 26.

Para Sorel, la noción de catástrofe tiene el valor de una

idea reguladora de la acción humana en el sentido de que de‐

be ayudar a reunir las energías. Las colectividades están co‐

mo atraídas por la decadencia, lo que quiere decir que el de‐

sorden general entraña la disolución de las costumbres, la

pereza, la falta de voluntad y la mediocridad. La violencia es

la instancia caótica que permite al hombre enderezarse.

Sorel concibe pues la violencia como un instrumento de la

ética, que le da al socialismo “un valor moral tan alto y una

fidelidad tan grande” 27. No hay que confundirla con la bruta‐

lidad bestial, ni con la rabia destructiva, o con el odio ciego:

es la expresión de una voluntad consciente de los proletarios

que traducen sus ideas en actos. “No se trata aquí de justifi‐

car a los violentos, sino de saber qué papel le pertenece a la

violencia de las masas obreras en el socialismo contemporá‐

neo” 28. Este papel lo define en términos militares y no en

términos diplomáticos. Sin cesar se remite al acto belicoso,

para dar una imagen de la acción revolucionaria de la huelga

general. De ahí su desprecio por el socialismo diplomático,

basado en la artimaña y los compromisos. La violencia que

preconiza es la de la audacia del soldado, capaz de sacrificar‐

se al servicio de la colectividad y de su transformación ética.

Si nunca fuera capaz el revolucionario de la audacia descrita



41

en las epopeyas, entonces valdría más tirar por la borda lo

de la revolución. Debido a que tenía sentido de la decadencia

que Sorel nunca fue un nihilista.

También condenaba el terrorismo, que no es más que co‐

bardía en el anonimato. Solo en el acto militar tiene el ser

humano alguna oportunidad de superarse. Se le reprocha a

Sorel su pesimismo, pero en realidad era un hombre que

confiaba en el hombre. Hablando del proletariado, declaró:

“Todo puede ser salvado si, con la violencia, logra consolidar

la división en clases y devolverle a la burguesía algo de su

energía; esta es la gran meta hacia la cual debe dirigirse todo

el pensamiento de los hombres que no están hipnotizados

por el acontecer diario, sino que sueñan en las condiciones

del mañana. La violencia proletaria, ejercida como una mani‐

festación pura y simple del sentimiento de lucha de clases,

aparece de esta manera como algo muy bello y muy heroico;

está al servicio de los intereses primordiales de la civiliza‐

ción; posiblemente no sea el método más apropiado para ob‐

tener ventajas materiales inmediatas, pero puede salvar al

mundo de la barbarie. A aquellos que acusan a los sindicalis‐

tas de ser obtusos y unos personajes groseros, nosotros tene‐

mos derecho a pedirles cuentas de la decadencia económica

para la cual trabajan. Saludamos a los revolucionarios, como

los griegos saludaron a los héroes espartanos que defendie‐

ron las Termópilas y contribuyeron de este modo a mantener

la luz en el mundo antiguo” 29.



42

EL “REVOLUCIONARIO CONSERVADOR”

Lo que Sorel quiere decir, en el fondo, es que la moral no

es, pese a un prejuicio religiosamente contemporáneo, un

asunto de tontos, de sentimiento de culpabilidad humanita‐

rista, ni de lloriqueos sobre las vicisitudes humanas. Desde el

momento en que se experimenta en las actividades, exige

una fuerza de carácter individual, el sentido de la responsa‐

bilidad y del coraje colectivo, justamente porque así violenta

a las excusas intelectuales, a las que llama casuísticas y laxis‐

tas. De ahí también su oposición a la filosofía de las Luces,

que solo veía en la violencia un acto de barbarie 30. Así se

comprende mejor el acto de fe que cierra las páginas de la

primera edición de las Réflexions sur la violence: “Me detengo

aquí, porque creo haber realizado la tarea que me había im‐

puesto; he establecido, en efecto, que la violencia proletaria

tiene una significación histórica harto diferente de la que le

atribuyen los sabios superficiales y los políticos; en la ruina

total de las instituciones y las enseñanzas, perdura algo po‐

deroso, nuevo e intacto, que es lo que constituye, hablando

con propiedad, el alma del proletariado revolucionario; y ese

algo no se verá arrastrado por la decadencia general de los

valores morales, si los trabajadores tienen energía suficiente

para cerrar el camino a los corruptores burgueses, respon‐

diendo a sus asechanzas con la brutalidad más inteligible…

El vínculo que yo había apuntado, al comienzo de esta inda‐

gación, entre el socialismo y la violencia proletaria, se nos



43

muestra ahora con todo su vigor. A la violencia le debe el so‐

cialismo los elevados valores morales mediante los cuales

aporta la salvación al mundo moderno” 31. Muy rápidamente,

tras la desaparición de Pelloutier, el alma del sindicalismo re‐

volucionario, muerto a la edad de treinta y cuatro años, Sorel

sintió que sus esperanzas se habían derrumbado. El sindica‐

lismo iba a deslizarse desde este instante hacia la política.

Desesperadamente, buscó una encarnación cercana a sus

concepciones en Action française, en el bolchevismo y en el

fascismo. Su propia muerte le ahorró nuevas decepciones. Yo

espero sin embargo que el retrato intelectual que he intenta‐

do esbozar permita aportar elementos de respuesta a la cues‐

tión planteada al principio. Se podrá, ciertamente, reprochar‐

me el no haber abordado más que incidentalmente y por alu‐

sión los grandes temas del pensamiento de Sorel: la violen‐

cia, el mito, la huelga general. No me ha parecido útil expo‐

ner una vez más, de forma erudita, una doctrina que se pue‐

de leer en todos los manuales y tratados documentados de

ciencia política. Mi propósito apuntaba únicamente a hacer

más comprensibles estos temas conocidos al ponerlos en re‐

lación con las convicciones personales de Sorel y el espíritu

de su filosofía. Yo creo que mi homónimo, Michael Freund,

resumió muy bien el espíritu de su pensamiento, en el título

de la obra que le consagró: Der revolutionäre Konservatismus

(Vittorio Klostermann, Frankfurt/M., 1932). Estos dos térmi‐

nos aparentemente contradictorios de conservadurismo y re‐

volución se aplican perfectamente a Sorel. Empero, para mí,



44

hay que darle un significado algo diferente de su uso ordina‐

rio. Ya que Sorel plantea el problema del hombre y la socie‐

dad, como se ha dicho, en términos de decadencia, su verda‐

dera cuestión solo puede ser la de la supervivencia. Tende‐

mos a caer en las ilusiones del progreso, del bienestar y del

confort, y, bruscamente, el desarrollo mismo nos enfrenta

con el viejo problema de la supervivencia, es decir, de la con‐

servación del ser. Sorel no soñó demasiado con el conserva‐

durismo político, a no ser accesoriamente. La revolución que

preconizaba debe ser considerada, también, en esta óptica: es

en ciertas condiciones un medio de asegurar la superviven‐

cia.

Como ya hemos dicho, para Sorel, la meta final solo puede

ser interna y personal: no podría ser colectiva. No hay felici‐

dad colectiva desde el momento en que el hombre es un ser

condenado a luchar, luego a la expectativa por un deseo de

infinidad. El porvenir humano sigue siendo imprevisible y

ninguna doctrina intelectual puede predeterminarlo. Para

poder afrontar este futuro desconocido la condición elemen‐

tal es la conservación. Nosotros creemos en las virtudes de la

abundancia; esta suscita otras singularidades. A Sorel no le

gustaba Descartes, pero no habría podido encontrar en él

una remarcable definición de la conservación: ella es, según

la cuarta meditación, una creación perpetua. El hombre

muere y, por consiguiente, ya no se conserva desde que sus

células ya no se regeneran. La cuestión es saber si se puede

aplicar este proceso a la vida de las sociedades. En determi‐



45

nadas condiciones, la revolución es un medio de asegurar la

conservación. ¿Es el único? Sorel parece creerlo así. Llega in‐

cluso a romantizar la revolución. En todo caso, es sobre este

punto que, en mi opinión, debería llevarse cualquier debate

sobre la filosofía de Sorel.



46

Pies de página

1. Este texto está basado en una exposición pronunciada por Julien Freund el

25 de noviembre de 1975, en el marco de las conferencias de la Fundación Carl

Friedrich von Siemens, de Munich.

2. Se refiere a la guerra franco-prusiana, que perdió Francia frente a Alemania.

[N. del E.]

3. Le pluralisme dramatique de Georges Sorel, Marcel Rivière, 1962, p. 223.

4. L’avenir socialiste des syndicats, Librairie Jacques, 1901, p. 45.

5. Réflexions sur la violence, p. 169.

6. Le système historique de Renan, Jacques, 1905, p. 72.

7. Le procès de Socrate, Alcan, 1889, pp. 210-211.

8. Introduction à l’économie moderne, Rivière, 1922, pp. 66-67.

9. Réflexions sur la violence, p. 227.

10. Cf. Cavin, Pierre, La notion de dècadence chez Oswald Spengler et Georges

Sorel, tesis, Instituto de sociología de Estrasburgo, 1971, p. 217.

11. La ruine du monde antique, Rivière, 1933, pp. 33-34.

12. Introduction à l’économie moderne, p. 2.

13. Réflexions sur la violence, p. 318.

14. Cf. las cartas de Sorel a Croce, en la revista Crítica, 1927-1930.

15. Questions de morale, Alcan, 1900, p. 3.

16. Réflexions sur la violence, p. 203.

17. Réflexions sur la violence, p. 38.

18. Questions de morale, p. 2.

19. Questions de morale, p. 372



47

20. Questions de morale, p. 132

21. Questions de morale, p. 82

22. Réflexions sur la violence, p. 272.

23. Réflexions sur la violence, p. 301

24. “Le pragmatisme”, en Bulletin de la Societé française de philosophie, 1907, p.

103.

25. “L’éthique du socialisme”, en Revue de métaphysique et de la moral, 1899, p.

297.

26. Réflexions sur la violence, p. 165.

27., p. 52.

28. Réflexions sur la violence, p. 53.

29. Réflexions sur la violence, p. 110.

30. Réflexions sur la violence, p. 83.

31. Réflexions sur la violence, pp. 330-331.



48

Prólogo

D URANTE MUCHO TIEMPO LOS escritores socialistas pensaron que

Marx había creado un cuerpo de doctrinas que permitía lle‐

gar a este triple resultado: demostrar que los ataques de las

clases obreras dirigidos hacia el capitalismo son las conse‐

cuencias científicas de un análisis de la producción; basar en

la filosofía la confianza en una revolución inminente que

reemplazaría el capitalismo por el comunismo; encontrar,

por vía de una nueva investigación de la historia, reglas pro‐

pias para dirigir, de manera muy segura, la política de los

partidos revolucionarios. En Alemania el sistema marxista

estaba considerado como fuera de cualquier crítica; la debili‐

dad de la argumentación que los profesores de las Universi‐

dades habían opuesto al marxismo justificaba, de alguna ma‐

nera, el orgullo de sus partidarios.

En un libro publicado en 1886, y que según Charles And‐

ler 1 fue “autoridad en la ciencia”, un famoso profesor de Vie‐

na le reprochaba a Marx y a Engels no haber descrito el

mundo al cual aspiraban a verse realizar: “considero la expo‐

sición de un estado social perfecto, no solamente como abso‐

lutamente científico sino también indispensable, si el movi‐

miento socialista debe alcanzar sus metas, aunque sea de



49

manera parcial”. 2 Evidentemente en Austria se entiende aún

la palabra científico en un sentido arcaico que ya ignoramos

en Francia; resulta imposible producir tales previsiones de

futuro sin caer en fantasías o inclusive en el absurdo. Ningu‐

na crítica, por más exacta que sea, de las instituciones exis‐

tentes”, escribía Menger, “está justificada, en la medida en

que no se haya mostrado la posibilidad de un estado mejor…

Las naciones no elegirán jamás una experiencia social pro‐

funda si no se construyó previamente una teoría de derecho

público socialista basada sobre datos conformes a la expe‐

riencia”. 3 ¿Podría ser que el autor considerara los socialistas

como unos estudiantes a los cuales tendría que tomar exa‐

men? Las clases obreras entraron, sin esperar su permiso, en

lucha contra las instituciones existentes; no hacen una críti‐

ca sino un saqueo; las clases poseyentes hacen fabricar por

sus publicistas teorías de derecho público destinadas a excu‐

sar sus capitalizaciones; estos publicistas del fallo burgués

transforman una guerra muy real en un debate ideológico

del cual los socialistas, intérpretes del proletariado, no se

preocupan.

Estos desgraciados marxistas fueron capaces hasta de no

tener en cuenta los principios esenciales de cualquier socia‐

lismo según Anton Menger: este último no logra saber “si el

derecho al producto integral del trabajo o el derecho a la

existencia debe formar la base de la organización jurídica en

el futuro”. 4 En 1886, todavía no se conocía la carta de Marx

sobre el programa de Gotha; si nuestro autor hubiese intuido



50

que, siguiendo a Marx, los salarios tenían que ser ajustados,

luego de la revolución social, según unos principios extraí‐

dos del régimen capitalista, hubiera borrado a Marx de la lis‐

ta de los escritores socialistas. Es efectivamente imposible

ser socialista cuando se formulan opiniones que no encajan

dentro de las clasificaciones establecidas por un profesor de

la estatura de Anton Menger.

Luego de haber demostrado tal gusto por las búsquedas

bibliográficas, los profesores alemanes se preocupaban mu‐

cho en buscar las raíces del pensamiento de Marx y de En‐

gels. Después de que ese último haya afirmado que su amigo

había renovado el socialismo introduciendo la teoría de la

plusvalía y el concepto materialista de la historia 5. Anton

Menger se esfuerza en establecer que Engels estaba mal in‐

formado sobre los antiguos escritores socialistas, porque Wi‐

lliam Thompson es el verdadero inventor de la plusvalía 6 y

hay que ser “un  ignorante o un charlatán” por atribuirle a

Marx una doctrina tomada de predecesores que la habían a

veces sobrepasado “en profundidad y en penetración”. 7 Todo

el mundo sabe hasta qué punto las discusiones relativas a las

prioridades científicas generan violentas polémicas y que en

realidad son poco capaces de aclarar sus principios.

La esterilidad de la crítica alemana fue constatada por un

escritor muy fino, Benedetto Croce, quien felicita a Werner

Sombart por haber cortado, en 1894, con los usos de sus co‐

legas universitarios y buscó verdaderamente penetrar el

pensamiento íntimo de Marx. 8



51

Hay que reconocer que el sistema de Marx presenta difi‐

cultades considerables para la crítica, ya que el autor no dio

una exposición didáctica. Benedetto Croce dice que El Capi‐

tal es una “extraña mezcla de teorías generales, de polémicas

y de sátiras amargas, de ilustraciones y de digresiones histó‐

ricas”. 9 Hay que ir a buscar el pensamiento del autor, y ese

trabajo no deja de ofrecer múltiples causas de error. A menu‐

do se le ha dado demasiada importancia a reflexiones breves

que surgen en medio de relatos, las que “tomadas rigurosa‐

mente son inexactas, y nos parecen (y efectivamente lo son)

cargadas y repletas de verdades”. 10 Hay que hacer un verda‐

dero trabajo de interpretación cuando las fórmulas de Marx

son presentadas bajo una forma satírica, como a veces ocu‐

rre. Por último, encontramos aquí y allá grandes imágenes

cuyo sentido se les parece haber escapado hace tiempo a los

marxistas, y que solo hoy adquieren todo su valor, luego de

que el sindicalismo revolucionario nos muestra de modo tan

claro que es la lucha de clases.

La actitud de los discípulos de Marx contribuyó mucho a

hacer estéril toda crítica; es que, efectivamente, la crítica se

ejerce normalmente sobre los desarrollos que produce una

escuela a partir de la doctrina de un maestro, y no tanto so‐

bre la misma doctrina. Pero ocurre que los marxistas, en lu‐

gar de desarrollar la obra magistral, se entregaron a fantasías

tan numerosas que las personas serias generalmente no los

consideraron como intérpretes autorizados de Marx. Por lo

tanto, este permaneció aislado.



52

Por ejemplo, a nadie se le ocurrió creer que el materialis‐

mo histórico pudiera consistir en las paradojas, extravagan‐

cias o ingenuidades que escribió Paul Lafargue sobre los orí‐

genes del derecho, la moral o las religiones. 11 A Marx nunca

se le hubiera ocurrido que “el panteísmo y la transmigración

de las almas de la Cábala son expresiones metafísicas del va‐

lor de las mercancías y de su intercambio. 12 Asombrado ante

el escaso impacto que tuvieron sus descubrimientos, Lafar‐

gue declaro que, debido a la ignorancia y a los prejuicios de

los historiadores burgueses, los socialistas tienen el “mono‐

polio” del materialismo histórico. 13 Kautsky público en la re‐

vista oficial de la socialdemocracia alemana casi todas las

gracias que Lafargue presentó como aplicaciones del marxis‐

mo, otorgándoles de este modo una verdadera aprobación, lo

que contribuyó bastante a que se viera a la escuela marxista

como ridícula.

Al constatar que las personas competentes separaban de

manera tan absoluta a Marx de sus discípulos, estos se vie‐

ron llevados a suponer que maestro debía ocupar un lugar

totalmente extraordinario en la historia del pensamiento hu‐

mano. Se lo veía, por ejemplo, como la única persona con

méritos para ocupar el lugar dejado por Hegel 14 como árbi‐

tro soberano de la filosofía. Así escribió Charles Bonnier, en

1895: “un reproche que se les hace con frecuencia a los socia‐

listas es que ni Marx, ni El Capital hayan encontrado todavía

su sucesor; esto solo demuestra la incapacidad de nuestra

época por entender tanto la historia de la filosofía como la fi‐



53

losofía de la historia. Así como Hegel no encontró sucesor

hasta mediados de este siglo, los sucesores de Marx no apa‐

recerán hasta que haya terminado el período del capitalis‐

mo”. 15 Mientras tanto, había que resignarse a la esterilidad

de la escuela marxista. Aún más curiosa es esta frase de La‐

fargue: es arriesgado tocar la obra [de Marx y Engels], esos

dos gigantes del pensamiento, aun para ponerla fuera de dis‐

cusión; hasta la transformación de la sociedad capitalista, los

socialistas de ambos mundos no podrán más que vulgarizar

sus teorías económicas e históricas”. 16

Estos sentimientos de humildad religiosa tan ingenuamen‐

te formulados por Lafargue parecen haber existido en un

gran número de marxistas, y haberles impedido seguir los

excelentes consejos propuestos por Benedetto Croce en 1897:

“Liberar al pensamiento de Marx de la forma literaria que es‐

te le dio, estudiar de nuevo y por completo las cuestiones

que se planteó, darles fórmulas nuevas y más precisas, nue‐

vos desarrollos y nuevas ilustraciones históricas”. 17 Hubiera

sido necesaria, para cumplir con este programa, una gran in‐

dependencia de espíritu; los marxistas preferían armar resú‐

menes que a Croce le parecían más oscuros que los textos

del maestro. Podemos notar en una gran parte de la literatu‐

ra marxista un esfuerzo constante por reproducir las frases

del Capital, de manera que a veces se creería que estos auto‐

res están más familiarizados con los mecanismos de compo‐

sición de quienes se dedican a la liturgia que con los méto‐

dos científicos modernos.



54

La escuela marxista se caracterizaba así por fantasías apa‐

rentemente extrañas al sistema de Marx y por un inmovilis‐

mo cercano a la servidumbre. La doctrina por lo tanto parece

intacta en medio del derrame universal, porque la vida se

alejaba cada vez más de ella; diez años atrás se hubiera podi‐

do comparar al marxismo con un árbol muy viejo, cuya cor‐

teza endurecida encierra un corazón apolillado. Charles

Andler anunció entonces que había llegado el momento de

escribir la historia de la descomposición del marxismo; pero

Bernstein acababa de realizar audaces intentos por devolver‐

le vida al árbol, cuyo fin no era tan próximo como pensaba el

profesor francés.

Marx había escrito El Capital gracias a una serie de obser‐

vaciones realizadas sobre Inglaterra; pero durante los treinta

años que siguieron a su publicación se habían producido

muchos cambios importantes en la industria, la vida, y la po‐

lítica en Inglaterra; la mejor manera que se podía emplear

para rejuvenecer al marxismo parecía ser retomando las in‐

vestigaciones en el punto donde las había dejado el maestro,

y completar a El Capital en razón del desarrollo de las clases

obreras inglesas. En el prefacio de su libro Marx les había di‐

cho a los alemanes que tenían que ir a buscar en la patria del

capitalismo las tendencias fundamentales que caracterizan al

régimen moderno; había escrito esta frase, a la vez vaga y

paradójica, que tantas veces se reprodujo como una ley his‐



55

tórica irrefutable: “El país más desarrollado industrialmente

les muestra a los que lo siguen en la escala industrial la ima‐

gen de su propio futuro”.

El fenómeno que más le llama la atención al observador

de la Inglaterra contemporánea es evidentemente el tradeu‐

nionismo. Cuando Bernstein consideraba esta forma de orga‐

nización sindical como destinada a imponerse en todos los

países que siguen la vía capitalista, creía ser fiel al método de

Marx; pero los representantes oficiales de la escuela no ad‐

mitían que se pudiera ser tan audaz como para reconocer,

gracias a este método, hechos contrarios a la tesis de la lucha

de clases. El tradeunionismo tiene por objeto regular amisto‐

samente los conflictos que se producen entre patrones y tra‐

bajadores; si se generaliza, es imposible afirmar que el meca‐

nismo de producción capitalista agrava los conflictos indus‐

triales hasta llegar a transformarlos en lucha de clases. Los

antiguos amigos de Bernstein que no entendían como este

pudo dedicarse a observar la obra de su maestro para com‐

pletarla, en lugar de armar resúmenes de resúmenes como

ellos, pensaron que un escándalo semejante tenía que ser

producto de causas muy impuras; lo acusaron de haber sido

comprado por los capitalistas. No quiero insistir sobre este

capítulo feo de la historia de la socialdemocracia.

Bernstein, convencido de que permanecía fiel al espíritu

de Marx trató de explicar de qué forma el desarrollo de la

doctrina del maestro pudo llevar a resultados tan contrarios

a la tesis enseñada por la escuela; se vio llevado así a pre‐



56

guntarse si el sistema primitivo de Marx no contenía princi‐

pios contradictorios, entre los que se encontrarían los que

corresponderían a sus nuevas doctrinas. Propuso en 1899

una teoría sobre la cual no me parece que se haya prestado

la atención adecuada.

Según él habría en el socialismo moderno dos corrientes

principales: “una constructiva, que sigue las ideas de refor‐

mas expuestas por pensadores socialistas; la otra se inspira

de los movimientos populares revolucionarios y en realidad

solo apunta a destruir. De acuerdo a las posibilidades del mo‐

mento una aparece como utópica, sectaria, pacíficamente evo‐

lucionista, y la otra como conspiradora, demagógica, terrorista.

A medida que nos vayamos acercando a los tiempos presen‐

tes, más categórica es la consigna: por un lado, emancipa‐

ción por la organización económica, por el otro, emancipa‐

ción por la expropiación política… La teoría marxista buscaba

combinar el fondo esencial de ambas corrientes… Pero esta

combinación no significaba la supresión del antagonismo;

era más bien un acuerdo de compromiso como el que Engels

les proponía a los socialistas ingleses en su texto La situación

de la clase obrera en Inglaterra: subordinación del elemento

específicamente socialista al elemento político-radical y so‐

cial-revolucionario. Y más allá de la evolución llevada a cabo

por la teoría marxista a lo largo del tiempo, nunca se pudo

deshacer de este compromiso, ni de su dualismo”. 18



57

Esta manera de concebir las cosas indignó a Kautsky,

quien poco después respondió que Marx había reconciliado

al socialismo utópico con el movimiento revolucionario en

una unidad más alta; que en consecuencia no existía ni dua‐

lismo ni acuerdo de compromiso; y que el supuesto descubri‐

miento de Bernstein solo tenía por objeto despojar al mar‐

xismo de su espíritu revolucionario, que constituye su vida.

El único dualismo que se podía reconocer en la actividad de

Marx y Engels consistiría en el hecho de que fueron a la vez

hombres de ciencia y hombres de lucha; el hombre de cien‐

cia sopesa los pros y contras antes de tomar una resolución

mientras que el hombre de lucha está obligado a actuar sin

haber tenido necesariamente el tiempo para reflexionar dete‐

nidamente. “Deducir de la dualidad de sus funciones contra‐

dicciones en sus teorías, o incluso errores de orden intelec‐

tual, no es apreciar a tales hombres con la imparcialidad de

la historia”. 19

Kautsky estaba convencido de que Marx había utilizado

tan bien las investigaciones e hipótesis realizadas anterior‐

mente y que había llegado a la verdad científica; reconocer

que el marxismo habría soldado artificialmente dos sistemas

contradictorios, era aceptar que había algo insuficiente en la

doctrina; por nada del mundo Kautsky aceptaría pronunciar

una blasfemia semejante. Según él la socialdemocracia ha‐

bría cometido una grave imprudencia si se hubiera embarca‐



58

do en vuelos nuevos sin saber dónde llevaban, en lugar de

aplicar toda su inteligencia defendiendo los principios cier‐

tos que había recibido.

Las ideas de Bernstein fueron acogidas con mucho agrado

por quienes deseaban que el marxismo escapara del inmovi‐

lismo en el que Kautsky pretendía mantenerlo; al señalar la

incoherencia de sistemas, Bernstein mostraba la necesidad

de buscar nuevos equilibrios entre las tendencias fundamen‐

tales del socialismo moderno, equilibrios siempre inestables

y provisorios. De esta forma la vida se introducía en una

doctrina hasta entonces condenada a la esterilidad.

En Francia el estudio de las organizaciones sindicales llevo

a preguntarse si no habría que considerar una descomposi‐

ción del marxismo distinta a la que examinara Bernstein. Lo

que el marxismo tomo de las antiguas tendencias socialistas

constituye lo que más llama la atención; pero podría ser que

Marx hubiera agregado algo que constituiría lo que llamaré

el marxismo de Marx; esta parte permaneció escondida mu‐

cho tiempo ya que todavía no existían las organizaciones

obreras que le correspondieran, y Bernstein no la reconoció

porque solo conoce bien Inglaterra y Alemania. Me propon‐

go mostrar aquí como concibo esta nueva manera de enten‐

der la descomposición del marxismo.



59

Pies de página

1. Menger, Anton, Le droit au produit du travail, traducción francesa de Charles

Andler, ed. V. Giard et Brière, p. 1.

2.. Menger, Anton, Le droit au produit du travail, traducción francesa de Charles

Andler, ed. V. Giard et Brière, p. 150.

3. Menger, Anton, op. cit., p. 157.

4. Menger, Anton, op. cit., p. 144 y pp. 147-148.

5. Menger, Anton, op. cit., pp. 113 y 138. Menger no busca las raíces de la con‐

cepción materialista de la historia, que le parece falsa (p. 170).

6. Menger, Anton, op. cit., pp. 114, 137-138.

7. Menger, Anton, op. cit., p.3.

8. Croce, Benedetto, Materialismo histórico y economía marxista, Ediciones

Imán, Argentina, 1942.

9.Croce, Benedetto, Materialismo histórico y economía marxista, Ediciones

Imán, Argentina, 1942, p.94., cf. pp. 129-132.

10. Croce, Benedetto, Materialismo histórico y economía marxista, Ediciones

Imán, Argentina, 1942, p.130.

11. La obra maestra es, me parece, el artículo sobre el mito de la inmaculada

concepción en Le Devenir social, de mayo de 1896. De hecho, el autor no habla de

la inmaculada concepción de la virgen, exenta del pecado original, sino del naci‐

miento virginal del Cristo. En las últimas líneas nos enseña que en un concilio

“por la mayoría de un voto, la Iglesia Cristiana, fundada sobre el antiguo mito fe‐

menino de la inmaculada concepción, decidió que la mujer tenía un alma, al igual

que el hombre”. Evidentemente posee una recopilación muy especial de los con‐

cilios.

12. Le Devenir social, agosto, 1895, p. 477. Benedetto Croce recogió muchos de

los errores cometidos por Paul Lafargue en este artículo sobre Campanella; pode‐

mos agregar este: el autor toma la palabra Sefirot por un término masculino sin‐



60

gular, cuando es femenino y plural.

13. Lafargue, P., La méthode historique de Karl Marx, Librairie du Parti Socialis‐

te, París, 1904, p. 4. Véanse en una nota en la página 14 divertidas reflexiones so‐

bre las “grúas metafísicas y éticas, la Justicia, la Libertad, la Patria que se prosti‐

tuyen en los discursos académicos y parlamentarios, los programas electorales y

la publicidad”.

14. Sobre las analogías aún mal determinadas entre Marx y Hegel, cf. Croce, B.,

op. cit., pp. 133-136.

15. Le Devenir social, julio de 1895, p. 370.

16. Le Devenir social, abril de 1897, p. 290.

17. Croce, B., op. cit., p. 114.

18. Bernstein, E., Socialisme teorique et socialdemocratique pratique, traducción

francesa de Alexandre Cohen, París, 1900, pp. 53-54.

19. Kautsky, K., Le marxisme et son critique Bernstein, traducción francesa de

Martin Leray, París, 1900, pp. 68-70.



61



62

I

Formación de las utopías - Pasaje a las reformas
sociales antes de 1848 - Acceso de los obreros a la

pequeña burguesía por la asociación de la
producción y por el tradeunionismo - La paz social

en Vidal y en Considérant

a) Los escritores a los que llamamos utopistas se referían

continuamente a los sentimientos de justicia cuando preco‐

nizaban reconstrucciones de la sociedad. En cualquier orga‐

nización real existen situaciones por las cuales el derecho es‐

tablecido hurta la opinión, es inevitable, por muy perfeccio‐

nado que sea un sistema jurídico, no puede aplicarse perfec‐

tamente a todos los casos ni la ciencia puede ser perfecta‐

mente adecuada a la naturaleza. La única forma de crear una

falsa identificación será introduciendo flexibilidad dentro de

un sistema cuyo carácter es justamente ser rígido: arbitrario

en el derecho y empirismo en la ciencia. Cuando la opinión

se encuentra fuertemente solicitada por esos casos anorma‐

les exige entonces que se proceda a un cambio de la reglas

jurídicas para que desaparezca la disonancia que le llama la

atención; así se ejecutan las reformas, para que el respeto

por el derecho vaya creciendo y para reforzar el sistema

existente.



63

Por ejemplo, aunque todas nuestras legislaciones matri‐

moniales estén basadas sobre la doctrina eclesiástica del ca‐

samiento, quien proclama indisolubilidad de la unión sexual,

se tuvo que admitir que algunos casos exigían la separación

de los esposos; hoy en día los intelectuales insistieron tanto

sobre algunos inconvenientes de esta separación que se

adoptó en Francia una ley relativa al divorcio, que para mu‐

cha gente pareció ser necesaria para fortalecer el respeto de‐

bido al casamiento.

Ya que son sobre todo los intelectuales los que actúan así

sobre la opinión pública señalándole los perjuicios de algu‐

nas reglas, se puede decir que siempre se encuentra al lado

de la justicia de los juristas una justicia novelesca, llena de

arbitrariedades y de paradojas, la cual puede satisfacer tos

los hombres que tienen gusto para imaginar cambios socia‐

les. Los utopistas no se dan cuenta de que la contradicción es

la condición misma del movimiento histórico del derecho;

para ellos esa sería la prueba de error cometido sobre los

principios que gobiernan la sociedad en su conjunto; buscan

en crear un mundo absolutamente lógico; pero sus adversa‐

rios pueden demostrar fácilmente que sus proyectos genera‐

rían consecuencias que afectarían con mayor frecuencia

nuestros sentimientos que los usos actuales. La más mínima

reflexión bastaría en mostrar que las cosas no pueden ser de

otra manera, si sus ideas no estaban conformes a sus usos,

sería una sociedad compuesta por alienados.



64

Los razonamientos de los reformadores sociales parecían

lo suficientemente serios que se enfocan sobre algunos deta‐

lles, porque pierden así el carácter paradójico de las utopías;

las analogías por medio de las cuales se imaginan el paisaje

del mundo son tanto más fáciles de admitir cuanto menos di‐

fiera ese paisaje del que se ve frente a los ojos; los proyectos

parecen más prácticos en la medida que parezcan concilia‐

bles con un mayor número de intereses existentes. Llegará

por lo tanto el día en que las escuelas sociales, motivadas por

el deseo de obtener siempre un éxito más grande, limiten sus

ambiciones a propagar la idea de reformas; es entonces

cuando logran capturar con más fuerza a la opinión pública.

Los grandes utopistas del siglo xx tuvieron todos como su‐

cesores a personas que abandonaron las ambiciones primiti‐

vas de los fundadores para adoptar una actitud reformista, es

decir una actitud conservadora. Menciono en este sentido

una página curiosa de la carta de Proudhon a Considérant

llamada Advertencia a los propietarios. Esta carta es del 1 de

enero de 1842; en ese momento el fourierismo ya había reali‐

zado su evolución, como lo expone muy bien Proudhon:

“Fourier declara que al comenzar los estudios y las experien‐

cias societales hace falta ubicarse completamente por fuera

de las ideas civilizadas, y romper bruscamente con todas las

nociones contrarias a su armonía; es lo que llama proceder

por spagat, término tomado de los trapecistas… ¡Cómo! ¡To‐

do ese inmenso trabajo de la humanidad no se habría produ‐

cido, la historia no tendría ningún sentido y todo ese movi‐



65

miento no habría sido más que una larga decepción! Ni si‐

quiera usted lo piensa, señor redactor; de otro modo yo le

preguntaría qué es lo que significa este escrito sobre la polí‐

tica general que tan fuerte impresión produjo, y en el que us‐

ted se muestra como profundo socialista, ya que permanece

dentro de los datos de la sociedad actual” 20.

Poco tiempo antes de la revolución de 1848, una de las

personas que más impresión causaría en la asamblea nacio‐

nal, François Vidal, terminaba su famoso libro sobre la Re‐

partición de las riquezas con reflexiones que ilustran perfec‐

tamente las consecuencias a las que habían llegado tantas

utopías desarrolladas desde hacía más de treinta años: “La

verdadera cuestión hoy en día se reduce a buscar de qué mo‐

do sería posible neutralizar en parte los efectos funestos de

nuestras instituciones económicas; a examinar el provecho

que podríamos obtener, en 1846, con nuestras leyes, nuestros

hábitos y nuestros prejuicios, de los principios de asociación

y de organización aplicados como paliativos para aliviar la

miseria y mejorar la suerte de esos miles de nuestros seme‐

jantes que no pueden esperar pacientemente al futuro y ali‐

mentarse con ilusiones, que piden ganarse la vida trabajando

y que podrían producir mucho más que sus necesidades, si

se supiera utilizar sus brazos, si se les quisiera proporcionar

un adelanto y las herramientas necesarias, a título de présta‐

mo. ¡Por cierto que estamos muy lejos del país de los utopis‐

tas! Así presentado, el problema queda singularmente cir‐

cunscripto, y caemos bruscamente de las alturas del ideal de



66

vuelta a tierra, bajo el imperio de la realidad y de la necesi‐

dad. Se trata de un mundo muy distinto; pero en definitiva

es donde estamos condenados a vivir: ¡debemos resignar‐

nos!”. 21 Recién vimos producirse una evolución, que parece

necesaria, de la utopía a la práctica. También se puede consi‐

derar que esta evolución se produce de la imaginación a la

inteligencia, de lo novelesco al derecho, del absoluto a lo re‐

lativo, o de lo simple a lo complejo. 22

Los reformadores sociales esperaban convencer a todos

los partidos a aceptar sus proyectos. Vidal aseguraba que los

más brillantes economistas estaban conmocionados, que en

las cátedras del Estado se hablaba de asociación y organiza‐

ción, y que se abandonaban las doctrinas negativas de la es‐

cuela llamada liberal. “Los socialistas no pretenden transfor‐

mar a la sociedad de un solo golpe, no transformar el mundo.

Lo que pretenden es convertirlo”. 23 Durante mucho tiempo

se había imaginado que no existía mejor proceso en aliviar la

miseria que aquel consistiendo en llamar a la justicia: los

hombres de todas las clases podrían ponerse de acuerdo so‐

bre el bien, mientras pueden diferir sobre lo útil; ahora los

escritores reformadores esperan prácticamente que se adop‐

te una teoría industrial.

b) F. Vidal terminaba buscando la forma de proporcionar a

los trabajadores las herramientas y los avances indispensa‐

bles; se trataba por lo tanto de mejorar la organización del

trabajo, y ese era el propósito perseguido por todos los uto‐

pistas desde Fourier y Saint-Simon.



67

El primero pensaba haber encontrado una forma para ha‐

cer que los obreros estén más enfocados a su tarea; el segun‐

do quería colocar al frente de todas las grandes empresas a

especialistas particularmente capaces. Más tarde se esperaba

que las asociaciones obreras (que hoy se llaman cooperativas

de producción) dieran la solución práctica al problema eco‐

nómico. Durante mucho tiempo, se alabó la participación en

las ganancias como medio para crear una economía de orden

superior, que le aseguraría a la gran industria los beneficios

que la pequeña había obtenido del interés que tenían los an‐

tiguos obreros convertidos ahora en patrones respecto al éxi‐

to de sus negocios. Mucha gente pensaba que la participa‐

ción en las ganancias funcionaría allí donde la asociación

obrera parecía incapaz de prosperar.

Hoy en día los fabricantes de reformas sociales estarían

relativamente dispuestos a reconocer que el contrato colecti‐

vo encierra una virtud misteriosa y análoga a aquella que

Louis Blanc le atribuía a la asociación y de que Proudhon se

reía tanto. Los obreros, por el único hecho de que utilizarían

al sindicato como intermediario, adquirirían un lugar más al‐

to en el mundo económico, se volverían más capaces y ten‐

drían derecho a una mejor remuneración. Se ha estado com‐

parando a veces al sindicato con un banquero, que eleva más

sus pretensiones mientras más poderoso es el arsenal del que

esta armada la industria y por lo tanto cuanto más grandes

son los beneficios extraordinarios que esta puede obtener: el



68

contrato colectivo sería entonces una suerte de comandita

referida a la mano de obra, mientras que la comandita del

Código de comercio se refiere al dinero.

Si el tradeunionismo produjera realmente los resultados

que les atribuyen sus defensores, tendría una consecuencia

doble de desarrollar el sentimiento de responsabilidad en el

obrero y de darles un lugar jurídico más cercano al que tra‐

dicionalmente le corresponde al propietario. Habría de este

modo progreso económico y jurídico: por lo que ya no sería

exacto decir, como hacían Marx y Engels en el Manifiesto del

partido comunista: “el siervo, a pesar de su servidumbre, se

había elevado al nivel del miembro de la comuna; el pequeño

burgués se había convertido en burgués, a pesar del yugo del

absolutismo feudal. Por el contrario, el obrero moderno, en

lugar de elevarse por el progreso de la industria, desciende

cada vez más por debajo de la condición de su propia clase”.
24

c) El ascenso hacia la burguesía es lo que más le llamó la

atención a Paul de Rousiers durante sus viajes a Inglaterra y

Estados Unidos. Creo que esta observación es la que está en

la base de todos los juicios favorables que tiene sobre el tra‐

deunionismo; considera que el gobierno inglés siguió una

política prudente al nombrar a secretarios de sindicatos co‐

mo jueces de paz, trabajando así para facilitar la constitución

de una aristocracia obrera que entre en pie de igualdad en

los marcos de la antigua sociedad. 25



69

En la obra citada más arriba, F. Vidal expresaba muy clara‐

mente las intenciones conciliatorias de sus contemporáneos:

“Los socialistas no buscan la guerra social; quieren, por el

contrario, prevenirla. Exigen reformas para conjurar las re‐

voluciones. Lejos de provocar el odio entre las distintas cla‐

ses de ciudadanos, predican la concordia y la asociación”. 26

“Lean los diarios populares: todos predican la paz, el orden,

la unión, la tolerancia, la verdadera caridad; todos se esfuer‐

zan por moralizar al pueblo, por desarrollar en él el corazón

y la inteligencia, las facultades más nobles, los sentimientos

más generosos; todos proclaman con generosidad el debido

respeto a los intereses existentes, todos maldicen la pereza y

glorifican el trabajo. ¡Los diarios redactados por obreros han

hecho más que todos los profesores de moral! Esos obreros,

antes indisciplinados e impacientes contra toda autoridad,

entienden hoy la necesidad del orden, la jerarquía y la disci‐

plina”. 27Es así que los socialistas de ese tiempo se presenta‐

ban como los profesores de la paz social. Se encuentra el

mismo acento en el Manifiesto de la Democracia publicado

por Considérant. 28 El autor pretendía darles a sus lectores

contemporáneos el medio para hacer desaparecer las causas

de los conflictos económicos; quería que el derecho sustitu‐

yera gradualmente a la fuerza y la industria a la guerra; es‐

peraba ver la realización del régimen democrático y cristiano

que hasta entonces no había sido reconocido más que bajo

una forma abstracta, en la proclamación de la libertad y de la

igualdad; se trataba de hacer desaparecer a una oligarquía



70

que no solamente aplastaba al proletariado sino también a la

burguesía y dominaba ya al gobierno. 29 “Por suerte las filas

de la burguesía son numerosas y las inteligencias se despier‐

tan; el sentimiento de las miserias materiales y morales de la

clase obrera y de la necesidad de remediarlas se va abriendo

camino; la caridad social las penetra y los irrita; y las clases

burguesas empiezan por otra parte a ver que no están menos

interesadas que las proletarias en la introducción de garan‐

tías en el orden industrial y en la resistencia a los acapara‐

mientos de la aristocracia financiera”. 30

Los autores modernos que se ocupan de la reforma social

no añadieron mucho más a lo que habían hecho los antiguos

socialistas; solo reemplazaron la apología de la asociación

por la apología del tradeunionismo; quizás incluso sean me‐

nos científicos que sus predecesores, ya que todos los utopis‐

tas esperaban que sus recetas produjeran un gran incremen‐

to de la producción, mientras que los reformistas contempo‐

ráneos están mucho menos preocupados por el progreso

económico; se podría entonces decir que los utopistas se

aproximan al marxismo, pero se distinguen de él en que

creían que deben producir planes para dirigir la industria,

mientras que el marxismo cree que esta se dirige perfecta‐

mente a sí misma.



71

Pies de página:

20. Proudhon, P.-J., Œuvres, ed, B. Defay y V. Lagier, Dijon, 1810-1839, t. II, pp.

55-56. De hecho, Fourier procedía como todos los utopistas, tomando sus ideas

paradójicas del mundo contemporáneo.

21. Vidal, F., De la répartition des richesses ou de la justice distributive en écono‐

mie sociale, ed. Capelle, París, 1846, pp. 471-472.

22. Cf. Sorel, G., Insegnamenti della economia contemporanea, Milán, 1907, p.

97.

23. Vidal, F., op. cit., pp. 464-465.

24. Marx, K., Manifiesto comunista, traducción de Miguel Vedda, ed. Herra‐

mienta, Buenos Aires, Argentina 2008.

25. De Rousiers, P., Le trade-unionisme en Angleterre, ed. Armand Colin, París,

Francia, 1913, p. 309.

26. Vidal, F., op. cit., p. 465.

27. Vidal, F., p. 467.

28. Este documento fue reproducido en la revista L’Ere nouvelle, febrero de

1894.

29. Este documento fue reproducido en la revista L’Ere nouvelle, febrero de

1894, pp. 177-178.

30. Este documento fue reproducido en la revista L’Ere nouvelle, febrero de

1894, p. 172.



72



73

II

Luchas de los pobres contra los ricos - Los
blanquistas - Intervención de los partidos - El

Estado popular y sus máquinas - Recuerdos de la
Revolución - Identificación establecida entre el
régimen feudal y el capitalismo - Ascenso del
proletariado a la burguesía por la autoridad

a) Veamos ahora el segundo elemento que entró en el so‐

cialismo moderno, es decir el elemento revolucionario. Por

mucho tiempo la idea de revolución estuvo identificada con

la lucha de los pobres contra los ricos; esta lucha es tan anti‐

gua como el mundo civilizado y ha desgarrado las ciudades

helénicas; con el tiempo no parece que haya cambiado mu‐

cho; constituye una forma rudimentaria de la lucha de clase,

con la cual se la confunde a menudo. 31

Antes de 1848, la idea de una revuelta de los pobres asus‐

taba. Considérant decía, por ejemplo, en su Manifiesto de la

Democracia: “Qué ocurriría con la civilización, qué ocurriría

con los gobiernos y qué ocurriría con las clases altas, si, al

extenderse el feudalismo industrial por toda Europa, las in‐

numerables legiones de la esclavitud moderna se sublevaran

al grito de ‘¡Vivir trabajando o morir combatiendo!’ ¡Pues

bien! Si la sabiduría de los gobiernos, de la burguesía inteli‐



74

gente y liberal, de la ciencia, no termina de percatarse, es se‐

guro que el movimiento que arrastra a las sociedades euro‐

peas marcha derecho hacia las revoluciones sociales y que

vamos directo hacia una ‘jacquerie europea’”. 32 Más adelante

señalaba el peligro del comunismo “medio violento, expolia‐

dor, revolucionario y, además, ilusorio”, que seducía a los es‐

píritus por su extrema sencillez: “Esas fórmulas son muy sen‐

cillas y muy inteligibles para las masas famélicas y despro‐

vistas, a las que no pueden más que parecerles perfectamen‐

te justas, en la medida que la sociedad les niega el derecho al

trabajo”. 33

b) Los hombres que a lo largo del siglo xix fueron los más

auténticos adeptos de la tradición revolucionaria, los verda‐

deros representantes de los pobres y los más decididos del

combate en las calles, aquellos a los que Bernstein designa

bajo el término de blanquistas, no estaban menos decididos

que Considérant a impedir cualquier regreso de la barbarie,

y un movimiento de jacques tampoco era su ideal. Bernstein

vio muy bien que los juicios sobre ellos se detuvieron dema‐

siadas veces en algunos aspectos muy secundarios de su tác‐

tica. No podría definirse a los blanquistas esencialmente co‐

mo hombres de complot; la forma de llegar al poder les era

indiferente; poseer el poder era a sus ojos resolver todas las

dificultades, no se cuestiona nunca la fuerza creadora que

posee un partido político revolucionario que adquirió el po‐

der 34; semejante partido, una vez llegado al gobierno, es mu‐

cho más fuerte que podría serlo un partido conservador, da‐



75

do que no tiene nada que preservar, ya que las condiciones

económicas están consideradas como fenómenos subordina‐

dos.

Gracias a la intervención de un partido encabezando la re‐

volución, el movimiento histórico adquiere un aspecto total‐

mente nuevo e imprevisto; ya no se trata de una clase de po‐

bres actuando bajo la influencia de sus instintos, sino de per‐

sonas instruidas que razonan sobre los intereses de un parti‐

do, como lo hacen los industriales sobre la prosperidad de

sus negocios.

Los partidos políticos son coaliciones formadas para con‐

quistar las ventajas que puede otorgar la posesión del Esta‐

do, tanto si sus promotores están impulsados por el odio, si

buscan ventajas materiales, o si solo tienen la ambición de

imponer su voluntad. Por más hábiles que puedan ser los or‐

ganizadores de un partido, nunca podrían agrupar más que

un estado-mayor muy débil, encargado de actuar sobre las

masas descontentas, llenas de esperanzas lejanas y dispues‐

tas a realizar sacrificios inmediatos; el partido les hará gran‐

des concesiones en caso de éxito; pagará los servicios presta‐

dos en forma de transformaciones económicas, jurídicas y

religiosas, cuya repercusión puede superar infinitamente las

previsiones. Muchas veces los jefes de los partidos que más

profundamente alteran a la sociedad pertenecen a la aristo‐

cracia, a la que la revolución tocará muy directamente; por‐

que estos hombres, al no haber encontrado en su clase los

medios para hacerse con el poder, tuvieron que reclutar un



76

ejército fiel entre clases cuyos intereses están enfrentados

con los de sus familias. La historia muestra que se tendría

una idea muy falsa de las revoluciones si se las supusiera

realizadas por los motivos que el filósofo a menudo llevó a

atribuirles a sus promotores.

Cuando los acontecimientos han tenido lugar hace un lar‐

go tiempo, las pasiones que habían conducido a los primeros

sujetos del drama parecen triviales en comparación con los

grandes cambios ocurridos dentro de la sociedad, y a las cua‐

les se intenta poner en relación con las tendencias oscuras

de las masas. Por lo general los contemporáneos vieron las

cosas en el orden inverso, interesándose más bien en la com‐

petencia que existía entre les estados-mayores de los parti‐

dos. Sin embargo, debe señalarse que hoy en día, donde se le

da tanta importancia a las ideologías, todo partido está obli‐

gado a hacer gala de doctrinas: los políticos más audaces no

podrían conservar su prestigio si no se las arreglaran para

establecer una cierta armonía entre sus actos y los principios

que supuestamente representan.

La introducción de los partidos políticos en un movimien‐

to revolucionario nos aleja mucho de la sencillez primitiva.

Los actores de la revolución han estado, al comienzo, em‐

briagados por la idea de que su voluntad no podía encontrar

ningún obstáculo, ya que eran mayoritarios; les parecía evi‐

dente que no tendrían más que designar delegados para for‐

mular una nueva legalidad conforme a sus necesidades; pero

de repente aceptan la dirección de personas que tienen inte‐



77

reses distintos a los suyos; estas personas están dispuestas a

ayudarlos, pero con la condición de que las masas les entre‐

guen el Estado, el objeto de su codicia. Es así que la revuelta

de los pobres puede servir de base a la formación de un Esta‐

do popular, compuesto por burgueses que desean continuar

la vida burguesa, que mantienen ideologías burguesas, pero

presentándose como mandatarios del proletariado.

El Estado popular se ve llevado a extender cada vez más

sus tentáculos, porque las masas se vuelven cada vez más di‐

fíciles de engañar, cuando ya pasó el primer instante de lu‐

cha y sin embargo se tiene que sostener su ardor en tiempos

de calma; esto exige complicadas máquinas electorales 35, y en

consecuencia un gran número de favores que conceder. Al

aumentar constantemente el número de sus empleados va

constituyendo una clase de intelectuales con intereses sepa‐

rados de los del proletariado de productores; refuerza así la

defensa de la forma burguesa contra la revolución proletaria.

La experiencia muestra que por mucho que esta burguesía

de dependientes tenga una pobre cultura, no está menos li‐

gada a las ideas burguesas; muchos ejemplos demuestran in‐

cluso que si algún propagandista de la revolución ingresa en

el mundo gubernamental convierte en un excelente burgués

con la mayor facilidad.

Se podría entonces decir que por una especie de paradoja

los políticos que se consideran como los verdaderos posee‐

dores de la idea revolucionaria son conservadores. Pero des‐



78

pués de todo, acaso la Convención había sido algo distinto?

¿No se dijo a menudo que había seguido las tradiciones de

Luis XIV, preparando el camino para Napoleón?

c) Los recuerdos de la Revolución dominaron durante mu‐

cho tiempo la propaganda socialista. Se buscaba identificar,

por ejemplo, las ganancias capitalistas con los derechos se‐

ñoriales y los diezmos que la burguesía suprimió sin indem‐

nizaciones en el pasado. No se dejó de señalar que muchas

fortunas burguesas provenían de la venta de bienes naciona‐

les, que se había realizado en condiciones singularmente fa‐

vorables a los compradores. Se buscaba hacer entender que

el Estado popular podía inspirarse en esos memorables ejem‐

plos para liquidar al capitalismo con pocos gastos.

Los políticos revolucionarios no se situaban en absoluto

en el mismo punto de vista que los utopistas cuando razona‐

ban sobre la propiedad. Estos estaban sobre todo preocupa‐

dos por la organización del trabajo, mientras que los políti‐

cos no veían más que rentas para compartir; su concepción

era la de los intelectuales, a los que tanto les cuesta conside‐

rar a la propiedad como medio de producción, y que la en‐

tienden más bien como título de posesión. La ley debería (co‐

mo bien lo hacía en las ciudades antiguas) racionar a los ri‐

cos, imponiéndoles enormes cargas, que proporcionarían los

recursos que permitirían hacer más agradable la vida de los

pobres. Los problemas económicos se encuentran de esa for‐

ma en un segundo plano, mientras que las órdenes dadas por

los dueños del Estado pasan al primero.



79

¿Qué querían los antiguos legisladores? Mantener en la

ciudad a un número suficiente de ciudadanos aptos para lle‐

var las armas y defender las tradiciones nacionales; hoy en

día diríamos que su ideal era burgués. Y los hombres de la

Revolución francesa, ¿qué querían? Aumentar en una pro‐

porción muy grande el número de propietarios acomodados;

crearon una burguesía cuya potencia aún no se ha extingui‐

do. No podría desembocar en consecuencias totalmente aná‐

logas el Estado popular, inspirándose principalmente en las

necesidades económicas contemporáneas? La transferencia

de las rentas puede efectivamente realizarse de manera indi‐

recta pero segura, por medio de una legislación social que

tenga en cuenta las condiciones de la gran industria: crear

medios de arbitraje que le permitan al tradeunionismo ejer‐

cer una acción constante sobre los salarios; reemplazar al pe‐

queño comercio de productos por servicios públicos de ali‐

mentación, a la explotación de las viviendas obreras por al‐

quileres municipales, y a la usura de los pequeños prestamis‐

tas por instituciones de previsión; encontrar recursos fiscales

en los grandes impuestos percibidos sobre las clases ricas, de

forma tal que las ganancias extraordinarias producidas en las

industrias regresen a las obras democráticas. Gracias a esos

procedimientos, el obrero puede convertirse en pequeño

burgués 36, y llegamos así a las mismas conclusiones que an‐

teriormente: adscripción del proletariado a la burguesía.



80

Pies de página:

31. Señalo, por ejemplo, que Van Kol cae constantemente en esta confusión en

Socialisme et liberté, ed. V. Giard y E. Brière, 1898. Define la clase como “una divi‐

sión de la población según el grado de riqueza” (p. 154).

32. L’Ere nouvelle, p. 166.

33. L’Ere nouvelle, p. 170.

34. Bernstein, E., op. cit., p. 50.

35. Ostrogorski dio muchos detalles interesantes sobre el funcionamiento de

las máquinas americanas, en su libro Démocratie et l’organisation des partis poli‐

tiques, ed. Calmann-Levy, 1903. Léase sobre todo el capítulo VI del libro V, donde

da la siguiente definición de máquina: “conjunto de personas escalonadas jerár‐

quicamente, ligadas una a la otra por una devoción personal, pero sobre una base

mercenaria, y preocupadas únicamente por satisfacer sus apetitos, explotando la

fortuna de los partidos políticos” (t. II, p. 347). Ostrogorski nos muestra que

Tweed, en Nueva York, luego de haberse demostrado que había sido el boss de

Tammany-Hall, y culpable de robos espantosos, mantuvo la estima de los pobres

de la ciudad, que vieron en él a una víctima de los ricos (t. II, p. 401): la lucha de

los pobres contra los ricos de siempre.

36. Esto es precisamente lo que quiere realizar la legislación de Nueva Zelan‐

dia; aquello fue perfectamente reconocido por todos los observadores rigurosos.



81



82

III

Dualismo en el Manifiesto comunista - Medidas
revolucionarias y teorías cercanas a las de los
utopistas - Temor de Bernstein respecto a la
capacidad política de la socialdemocracia -

Abandono del marxismo por parte de los políticos

E L DUALISMO QUE SEÑALÓ Bernstein aparece de forma indiscuti‐

ble en las medidas provisionales que el Manifiesto comunista

proponía adoptar en caso de revolución victoriosa. En 1872,

al reeditar su obra, Marx y Engels declaraban no prestarle

una importancia particular a estos consejos prácticos, pero

es singular que, en los prefacios escritos en 1872, 1883 y

1890, no encontremos ninguna indicación capaz de orientar

a los lectores. Supongo que ellos mismos percibían la duali‐

dad del sistema, y no se atrevían a realizar incursiones un

poco prolongadas en el terreno de la práctica política, dado

que temían desorganizar el edificio.

En su comentario del Manifiesto comunista de 1901 no me

parece que Andler haya reconocido muy bien sus fuentes;

habría estado bien inspirado si tomaba la tesis de Bernstein

como punto de partida. Distingue las proposiciones entre ju‐

rídicas, económicas y pedagógicas. Me cuesta pegar el nom‐

bre de “jurídicas” al lado de medidas que se parecen a las ór‐



83

denes que da un conquistador al día siguiente de su victoria

para destruir a los vencidos: expropiación de la propiedad y

afectación de su renta a los gastos del Estado; impuestos

fuertemente progresivos; abolición de la herencia; confisca‐

ción de los bienes de todos los emigrados y rebeldes. Estas

pretendidas medidas jurídicas tendrían por otro lado el obje‐

to de arruinar a todos los intereses preservados por el dere‐

cho privado, y el de suprimirlo al cabo de una generación.

No olvidemos que el derecho, al igual que la ciencia, consi‐

dera a las cosas como si fueran eternas; por lo tanto no creo

que se les pueda dar el nombre de jurídicas (sin cometer un

grave contrasentido) a reglas cuya aplicación es de duración

tan limitada.

Las otras propuestas están tomadas obviamente de la lite‐

ratura de los utopistas: centralización del crédito; explota‐

ción de los transportes por el Estado; multiplicación de las

manufacturas nacionales y mejoramiento de las tierras se‐

gún un plan general; trabajo obligatorio para todos y organi‐

zación de ejércitos industriales, sobre todo para la agricultu‐

ra; acercamiento entre la agricultura y la industria; educa‐

ción pública y gratuita para todos los niños y reunión de la

educación con la producción material. No me queda claro

porque Andler aísla este último proyecto, que llama pedagó‐

gico, y que pertenece de la manera más evidente a la organi‐

zación del trabajo.



84

El conjunto del Manifiesto comunista ofrece las mayoras

analogías con la literatura de los utopistas, hasta tal punto

que se ha podido acusar a Marx de haber plagiado el Mani‐

fiesto de la democracia redactado por Considérant. No solo

los fenómenos están a menudo presentados de la misma for‐

ma, sino que además encontramos razonamientos que pudie‐

ron parecer idénticos a los de los utopistas; por ejemplo, al

final del primer capítulo, leemos: “he ahí una prueba palma‐

ria de la incapacidad de la burguesía para seguir gobernando

la sociedad e imponiendo a esta por norma las condiciones

de su vida como clase. Es incapaz de gobernar, porque es in‐

capaz de garantizar a sus esclavos la existencia ni aun dentro

de su esclavitud, porque se ve forzada a dejarlos llegar hasta

una situación de desamparo en que no tiene más remedio

que mantenerles, cuando son ellos quienes deberían mante‐

nerla a ella”. 37

No me parece que se haya llegado a determinar aún exac‐

tamente cuáles son los postulados empleados por Marx y

Engels en el Manifiesto comunista; su lenguaje rico en imáge‐

nes pudo ser interpretado tanto como similar al de los uto‐

pistas; como condenatorio de la burguesía en nombre de la

justica eterna; o como llamado a la revuelta de los pobres.

Debemos observar que el Manifiesto no encierra ninguna

fórmula con un aspecto blanquista tan marcado como la que

se encuentra al final de la Miseria de la filosofía: “El antago‐

nismo entre el proletariado y la burguesía es la lucha de una

clase contra otra clase, lucha que, llevada a su más alta ex‐



85

presión, implica una revolución total. ¿Puede causar extrañe‐

za que una sociedad basada en la oposición de las clases lle‐

gue, como último desenlace, a la contradicción brutal, a un

choque cuerpo a cuerpo? Hasta que ese momento llegue, en

vísperas de toda la reorganización general de la sociedad, la

última palabra de la ciencia social será siempre:  ‘Luchar o

morir, la lucha sangrienta o la nada. Es el dilema inexora‐

ble’”. 38 Lo más probable es que Marx y Engels no hayan po‐

dido expresar la totalidad de su pensamiento en un docu‐

mento destinado a ser adoptado por una asociación. Marx y

Engels eran originalmente tan favorables a las ideas blan‐

quistas que en 1850 consideraban a los blanquistas como el

verdadero partido proletario, mientras que, de acuerdo a

Bernstein, “el partido proletario francés, en 1858, estaba for‐

mado por los obreros reunidos alrededor del palacio de Lu‐

xemburgo”. 39

Al considerar la situación del partido socialista alemán,

Bernstein se espantó de ver lo inferior que era la capacidad

de este partido respecto al papel que podría estar llamado a

jugar en caso de revolución violenta; no pensaba, en efecto,

que el poder pasaría otra vez a una burguesía radical, como

en 1848; quien debería asumir todas las responsabilidades 40

sería la extrema izquierda del parlamento, es decir el grupo

socialista; esta perspectiva le sugería reflexiones muy pesi‐

mistas: “La soberanía del pueblo, incluso cuando se la pro‐

clama legalmente, no se convierte por eso en un factor deter‐

minante real. Puede poner al gobierno bajo la dependencia



86

de aquellos frente a los cuales debería ser fuerte: los funcio‐

narios, los políticos profesionales, los propietarios de dia‐

rios… La dictadura del proletariado quiere decir, allí donde la

clase obrera no dispone ya de organizaciones económicas

muy potentes, y donde todavía no ha adquirido, a través de

su aprendizaje en asambleas autónomas, un grado muy ele‐

vado de independencia moral, la dictadura de los oradores de

clubes y de los escritores”. 41

Para preparar el socialismo para que cumpla la misión que

le correspondería en caso de una revolución, era entonces

necesario retomar el estudio de los problemas que los mar‐

xistas descuidaron durante tanto tiempo. “La cuestión social,

que se les había presentado a los utopistas en toda su dimen‐

sión, como cuestión política, jurídica, económica y moral, se

había concentrado en la cuestión obrera” 42. Había llegado el

momento de corregir y completar la obra de los utopistas,

aprovechando las experiencias realizadas desde hacía medio

siglo. Así nos veíamos conducidos a una descomposición del

marxismo, ya que de aquí en más los prejuicios blanquistas

ya no se mezclarían con los estudios que se hicieron sobre la

administración y la política práctica.

Mientras que Bernstein se esforzaba así para cautivar la

atención de los socialistas alemanes sobre las partes de la

doctrina que estos habían descuidado, el trabajo natural de la

evolución de los partidos llevaba a los jefes del socialismo a

abandonar los puntos de vista marxistas, pero siempre ne‐

gando querer cambio alguno. El 5 de diciembre de 1899, Be‐



87

bel pronunciaba en Berlín un discurso en el cual salía a la luz

el más puro socialismo de Estado; se atrevió incluso a volver

a las cooperativas subvencionadas por el Estado que el mis‐

mo Marx había condenado en su carta de 1875 sobre el pro‐

grama de Gotha 43. Pero se seguía considerando a Bernstein

como herético, para seguir pareciendo fieles a las antiguas

esperanzas revolucionarias. Los políticos socialistas conside‐

raban que no tenían ninguna necesidad de preocuparse por

realizar las investigaciones propuestas por Bernstein, puesto

que al igual que un marqués del Antiguo Régimen, un dipu‐

tado es un hombre que lo sabe todo sin necesidad de apren‐

derlo.

¿Pero es el marxismo únicamente lo que suponía Berns‐

tein? Esto es lo que habría que saber. ¿No hay en él algo más

que las fórmulas citadas, y cuyo valor cada vez parece ser

más discutible? ¿No sería acaso una concepción filosófica,

apta para esclarecer las luchas sociales, antes que una reco‐

pilación de preceptos políticos? Esto es lo que vamos a exa‐

minar, someramente, oponiendo a los utopistas y a los blan‐

quistas algunos de los elementos fundamentales del marxis‐

mo.



88

Pies de página:

37. Marx, K., op. cit., p. 40.

38. Estas dos frases son de Georges Sand.

39. Bernstein, E., op. cit., p. 51.

40. Bernstein, E., op. cit., p.60.

41. Bernstein, E., op. cit., pp.297-298.

42. Merlino, F., Formes et essence du socialisme, V. Giard y E. Brière, París, 1898,

p. 244.

43. La socialdemocracia alemana era oficialmente marxista, aunque siempre

conservó muchas ideas Lassallianas; así fue que en 1875 se adoptó el programa

de Gotha a pesar de las críticas de Marx; su carta no fue conocida hasta 1891. El

espíritu lassalliano se hizo preponderante una vez que los socialistas obtuvieron

buenos resultados electorales; los éxitos electorales conducen fatalmente al socia‐

lismo de Estado.



89



90

IV

Diferencias entre Marx y los utopistas - Ausencia
de crítica jurídica de la propiedad privada -

Sofisma de Thompson y de Pecqueur -
Organización de la producción realizada por el

capitalismo - Regularización de los salarios
mediante el equilibrio económico - Trabajo futuro

basado sobre las costumbres legadas por el
capitalismo

a) Según muchos escritores contemporáneos, Marx habría

dejado una gran carencia en su obra al no fundar una teoría

de la propiedad: el Profesor Anton Menger, por ejemplo, di‐

ce: “Falta en él el complemento necesario de la teoría del

plusvalor, es decir, una crítica jurídica de la propiedad priva‐

da de los medios de producción y de las cosas útiles, y por

consecuencia un examen profundo del derecho al producto

integral del trabajo”. 44 Muchos jóvenes universitarios, que

miran a Marx como un perro muerto, partieron de este juicio

solemne pronunciado por un profesor austríaco para hacer

críticas jurídicas de la propiedad.

Creo que hay que felicitar a Marx por haber entrado en la

vía en la que se le reprocha no haber entrado; y considero

que su actitud en este punto es de capital importancia. No se

le podría hacer ninguna corrección a su sistema desde este



91

punto de vista; todo autor que haga una crítica jurídica de la

propiedad privada se ubicaría por fuera del marxismo. He

aquí una constatación decisiva que debemos hacer al princi‐

pio de nuestras investigaciones.

¿Cómo podríamos intentar hacer el trabajo al que nos in‐

vita Menger? Para ello deberíamos apoyarnos en los princi‐

pios del derecho moderno, ¿pero acaso no están fundados

sobre la existencia de la propiedad privada burguesa? Por

poco que se adopten en cierta medida los principios del ma‐

terialismo histórico, tal trabajo solo puede aparecernos como

un tejido de sofismas. Menger no percibe lo absurdo de la

empresa porque no se da cuenta por completo de las relacio‐

nes que existen entre toda superestructura ideológica y la

economía; pero, para un marxista, la disociación que supo‐

nían los utopistas, y que todavía suponen algunos filósofos,

es un contrasentido. Es bien cierto que ningún sistema ideo‐

lógico puede llegar a ser perfectamente coherente. Permane‐

cen siempre en el derecho reglas antiguas que no pueden ex‐

plicarse correctamente más que por medio de la historia, las

cuales, tomadas individualmente, podrían recibir explicacio‐

nes fantasiosas. Por otro lado, existen leyes excepcionales

que fueron introducidas bajo la influencia de los caprichos

de un hombre poderoso y que forman islotes que el jurista

intenta delimitar con rigor. Por fin, las circunstancias políti‐

cas ejercen de vez en cuando su influencia sobre la jurispru‐

dencia, perturbando el trabajo de los doctrinarios. Los espíri‐

tus sutiles pueden usar estos elementos esporádicos para



92

ilustrar una teoría de las relaciones naturales que deberían

existir entre los hombres; y, partiendo de esta teoría para

juzgar el derecho existente, pueden criticar o declarar cadu‐

cas las partes que no encajan con su teoría.

Este método es adecuado para seducir los espíritus que es‐

tán más preocupados por la lógica que la historia y la econo‐

mía; efectivamente, según ellos no hay ninguna diferencia

esencial entre los distintos elementos jurídicos. Asimismo,

no existe ningún medio para hacer que todos entren de ma‐

nera plenamente satisfactoria en algún sistema, cada uno de

nosotros tiene derecho a fabricar una construcción que sería

tan legítima como cualquiera, mientras que se la pueda ilus‐

trar con ejemplos. La ausencia de toda consideración sobre

la infraestructura económica se hace sentir entonces de la

manera más lamentable, ya que no existe ningún modo de

elegir científicamente: el método marxista no permite ningu‐

na de estas fantasías.

La mayoría de la veces los filósofos que destruyeron a la

propiedad por razón demostrativa procedieron de un modo

aun más arbitrario. Se basaron sobre fórmulas vagas del len‐

guaje común y en las cuales se encuentran ciertas analogías

con términos jurídicos; fue así como la teoría ricardiana del

valor generó casi instantáneamente sofismas relativos a la

propiedad. El Profesor Anton Menger, que encuentra al so‐

cialista inglés William Thompson tan superior a Marx, se ex‐

presa así: “Como un gran número de economistas ingleses, y

particularmente Ricardo, Thompson parte de la idea de que



93

el trabajo es la única causa del valor de cambio. De ese hecho

económico extrae la consecuencia de que es a quien ha crea‐

do el valor por su trabajo a quien debe volver por entero el

producto integral de su trabajo”. 45 Pero de qué forma se ha

podido operar este pasaje al derecho, eso es lo que Menger

omite explicarnos; le parecerá demasiado simple para dete‐

nerse en ello.

Creo que se puede reconstruir el razonamiento de Thomp‐

son: supongamos una sociedad igualitaria, en la cual las he‐

rramientas están en manos de gente cuya función es la de vi‐

gilarlas, y que reciben por eso una remuneración por su ser‐

vicio de guarda 46; si admitimos que la única causa de la ri‐

queza creada es el trabajo del obrero, nadie, fuera de este,

tiene ninguna reivindicación que hacer valer sobre esta ri‐

queza. Pero habría que demostrar que este razonamiento es

válido jurídicamente para nuestra sociedad y no jugar sobre

el sentido de la palabra causa.

Pecqueur presenta sus concepciones bajo una forma mu‐

cho más desarrollada, y, gracias a la franqueza a veces un

poco ingenua de este autor, resulta más fácil seguir el rumbo

de las ideas: “Toda riqueza material es debida al trabajo com‐

binado con la materia, o mejor dicho, a la fuerza inteligente

del hombre actuando sobre la materia… La materia nos es da‐

da colectiva e igualitariamente por Dios, pero el trabajo es del

hombre. San Pablo dijo que aquel que no quiera trabajar no

tiene derecho a la comida. En esta frase se encuentra en ger‐

men toda la economía social y política del porvenir”. 47 Pode‐



94

mos efectivamente suponer fácilmente que de estas premisas

deberían surgir consecuencias comunistas o muy cercanas al

comunismo igualitario, pero el autor no consideraría estos

principios como evidentes si no estuviera de antemano deci‐

dido a condenar al régimen capitalista. Frente a Rossi, que

había dicho que no se debe llamar ocioso al que administra

sabiamente su fortuna, ahorra una parte y contribuye a la

producción con sus capitales, Pecqueur responde: “Producir

es trabajar: decir que nuestros capitales trabajan por noso‐

tros es decir una absurdidad… Para producir de verdad, haría

falta involucrarse y esforzarse personalmente, y usted no lo

hace. El capital es una materia que no puede nada sin el tra‐

bajo del hombre 48, ya que toda riqueza viene del trabajo. Por

lo que el capital no podría trabajar en lugar del hombre, de

su poseedor o propietario. Incluso si la materia capital pudie‐

ra trabajar como un ser moral y dotado de una actividad es‐

pontánea, al igual que el hombre, aun así no podría repre‐

sentar al hombre frente a la sociedad, ya que, en cuanto al

trabajo, ni siquiera el hombre puede representar al hombre.

La presencia personal es imprescindible. 49

La producción es un deber que se les impone a todos, y ca‐

da productor es un funcionario; todos son igualmente nece‐

sarios para la sociedad, y deben ser retribuidos equitativa‐

mente, si se entregan al trabajo con igual buena voluntad 50.

En cuanto a intentar demostrar la legitimidad de tal sistema,

es imposible. Marx hizo verdaderamente bien al no introdu‐

cirse en este laberinto de sofismas.



95

b) Los utopistas estaban convencidos de que el capitalismo

ya no podía seguir dirigiendo una producción que se había

vuelto demasiado grande para las partículas. Hoy en día una

concepción como esta nos parece muy extraña, ya que des‐

pués de medio siglo hemos visto a la industria realizar dema‐

siados prodigios y porque su estado anterior a 1848 nos pa‐

rece totalmente rudimentario; por eso nos cuesta ver a los

utopistas como bastante ingenuos. Pero para apreciar correc‐

tamente el cambio que tuvo lugar en las ideas, debemos te‐

ner en cuenta el cambio que sufrió el mismo capitalismo.

Recordemos que una tesis esencial de Marx es la del pasa‐

je del capitalismo comercial y usurario al capitalismo indus‐

trial; este constituye la forma plenamente desarrollada de la

sociedad burguesa. En la época de los utopistas, el capitalis‐

mo industrial estaba todavía segundario; al comienzo de sus

artículos de 1850 sobre La lucha de clases en Francia, Marx

observaba que, bajo el reinado de Luis Felipe, el gobierno es‐

taba entre las manos de lo que se denominaba aristocracia fi‐

nanciera (banqueros, reyes de la bolsa y los ferrocarriles,

concesionarios de minas de hierro y carbón, propietarios de

bosques y parte de los grandes terratenientes), mientras que

la burguesía industrial estaba en la oposición. Muestra en

particular el papel de Grandin y Faucher, que combatieron

con fuerza a Guizot y que representaban los intereses indus‐

triales. En Inglaterra existía más o menos la misma situa‐

ción: en una nota del capítulo XX del tercer volumen del Ca‐

pital, Marx dice que los comerciantes estaban aliados con la



96

aristocracia terrateniente y financiera en contra del capital

industrial (por ejemplo, Liverpool contra Manchester y Bir‐

mingham), y que “el capital comercial y la aristocracia finan‐

ciera de Inglaterra no reconocieron íntegramente la hegemo‐

nía del capital industrial hasta que no se abolieron los aran‐

celes sobre el trigo”. 51

Anteriormente las empresas capitalistas estaban dirigidas

por personas sin ningún conocimiento científico, ya que se

las manejaba del mismo modo que los negocios comerciales

o usurarios. Causaba espanto comprobar la desproporción

existente entre la capacidad de los directivos de la fábrica y

la ciencia de la época. Hoy en día la ciencia produjo inmen‐

sos progresos, pero en ninguno de sus aspectos ha permane‐

cido ajena a los ingenieros que dirigen los talleres. El proble‐

ma que más preocupaba a los utopistas se encuentra resuelto

por el capitalismo contemporáneo. Si aún existen excepcio‐

nes, es porque el régimen industrial todavía no ha triunfado

por completo en todas partes, y porque la aristocracia finan‐

ciera todavía ejerce su mala influencia sobre cierta cantidad

de negocios.

El problema de la organización del taller no parecía ser

menos difícil que el de su dirección. La Edad Media había de‐

jado como herencia hábitos de gran brutalidad entre los arte‐

sanos, por lo que era natural que la disciplina de las manu‐

facturas fuera muy dura. Por otro lado, los contramaestres

tenían que sostener una guerra diaria contra la mala volun‐

tad de los obreros, que no se podían acostumbrar fácilmente



97

a llevar adelante tareas complicadas, que exigían mucha

atención y movimientos rápidos. Hubo una lucha terrible,

sobre todo en Inglaterra: ciertos industriales consideraban

que los antiguos trabajadores, acostumbrados a las herra‐

mientas tradicionales, eran incapaces de plegarse a las nue‐

vas exigencias 52. Esta educación terminó por realizarse sin

recurrir a los medios más o menos graciosos que inventaron

los utopistas. Para lograr que una docena de máquinas se pu‐

sieran a tejer algodón bajo la dirección de un único trabaja‐

dor, no se tuvieron en cuenta las teorías furieristas sobre la

papillonne.

De esta forma, el capitalismo resolvió los problemas a los

cuales los utopistas les buscaban soluciones totalmente ilu‐

sorias. Creo las condiciones que permitirán el pasaje a una

nueva forma social. No se necesita pedirles a los reformistas

que inventen nuevos aparatos científicos, ni que les enseñen

a los hombres cómo utilizarlos para obtener el máximo pro‐

vecho. El capitalismo industrial resuelve este problema todos

los días, a tientas y progresivamente. Al descubrir esta gene‐

ración de las condiciones de la sociedad nueva, Marx hizo

que todo utopismo se volviera inútil, y hasta algo ridículo.

De ahora en adelante, el socialismo ya no tendría que ocu‐

parse de los medios que podrían servir para que la sociedad

evolucionara en un sentido progresivo; Marx protesta viva‐

mente contra la pretensión de los lassallianos de exigir de la

institución de cooperativas subvencionadas por el Estado

con vistas a preparar el camino para la solución de la cues‐



98

tión social; en la Carta sobre el programa de Gotha, conside‐

raba que esta actitud constituía una desviación del socialis‐

mo, que debía estar contenido en la lucha de clases. El socia‐

lismo solo tiene que ocuparse de la organización revolucio‐

naria de los brazos, mientras que el utopismo quería darles

consejos a la cabeza de la industria.

c) Los utopistas estaban increíblemente preocupados por

repartir la riqueza de manera razonable. En su época no solo

la aristocracia terrateniente y los usureros parecían tomar

una parte desmesurada, sino que también del régimen de la

pequeña industria conservaba situaciones de privilegio difí‐

ciles de defender para ciertas categorías de asalariados. “En

Lyon existe una clase de personas que, gracias al monopolio

del que la municipalidad les hace disfrutar, reciben un sala‐

rio superior al de los profesores de las facultades y de los je‐

fes de gabinete de los ministerios: son los palanquines… No

es extraño que un hombre gane 12, 15 y hasta 20 francos dia‐

rios. Es asunto de una pocas horas… Los palanquines de

Lyon son hoy lo que siempre fueron, es decir, borrachos, de‐

pravados, brutales, insolentes, egoístas y cobardes”. 53 El ca‐

pitalismo borra la mayoría de estas anomalías; tiende a pro‐

ducir una cierta igualdad del trabajo entre las distintas par‐

tes de la fábrica, pero como requiere de un número conside‐

rable de personas particularmente activas, atentas o experi‐

mentadas, se las ingenia para darles suplementos salariales a

quienes les proporcionen de ese modo un mejor rendimien‐

to. No es por consideraciones de justicia que se regula por



99

medio de ese cálculo, sino solo por la búsqueda empírica de

un equilibrio regulado por los precios. El capitalismo logra así

resolver un problema que parecía insoluble, en la medida en

que lo habían estudiado los utopistas. Resolvió la cuestión de

la igualdad de los trabajadores, sin dejar de tener en cuenta

las desigualdades naturales o adquiridas, que se traducen en

desigualdades en el trabajo 54.

Sabemos que Marx postuló la regla que afirma que “todas

las clases que sucesivamente conquistaron el poder procura‐

ron consolidar las posiciones adquiridas sometiendo a la so‐

ciedad entera a su régimen de adquisición 55”, y emplea en

varias ocasiones el mismo principio para saber qué ocurriría

con el mundo después de una revolución proletaria. Es así

que proclama la desaparición de la familia burguesa, porque

los proletarios no se encuentran en condiciones de poder

practicar la unión sexual siguiendo ese modelo. “Los proleta‐

rios no tienen patria”, por lo que la noción de patria debe

desaparecer. En su carta de 1875 sobre el programa de Gotha

afirma que se aplicará para los salarios “el principio que re‐

gula actualmente el intercambio de mercancías, en la medida

que se intercambian valores idénticos”. Es, afirma, “un dere‐

cho burgués” que, siendo igualitario, produce desigualdades

en cuanto a su contenido.

Jules Guesde pertenecía a la tradición marxista cuando el

24 de junio de 1896, en la Cámara Legislativa, dijo que el

problema del trabajo no podía ofrecer dificultades importan‐

tes en una sociedad colectivista. En efecto, a través de tan‐



100

teos se llegaría a fijar la duración de trabajos lo suficiente‐

mente cortos para las profesiones menos requeridas, de for‐

ma tal de atraer a ellas la cantidad exacta de personas que se

necesite. “El juego de la oferta y la demanda bastará para de‐

terminar sin arbitrariedades ni violencia esta distribución,

que hasta hace poco nos parece insoluble”. 56 Otros pensaron

que en lugar de ofrecerles a los trabajadores el anzuelo de

una mayor cantidad de tiempo libre, sería más práctico con‐

tinuar ofreciéndoles el de un salario elevado 57, esta solución

parece implicar un atractivo más poderoso. Pero lo esencial

aquí es solo mostrar que el socialismo supone poder regular

la distribución por un mecanismo tomado de la época capita‐

lista.

El marxismo está en definitiva mucho más cerca de la eco‐

nomía política que se conoce como manchesteriana que del

utopismo. Este es un punto capital sobre el que hay que in‐

sistir; he mostrado otras analogías muy profundas en los In‐

segnamenti sociali della economia contemporanea; los apósto‐

les del deber social señalaron en varias ocasiones el gran pe‐

ligro que supone el manchesterianismo para el orden: divide

a la sociedad en dos clases, entre las que no se establece nin‐

gún lazo, las que en consecuencia terminan por verse como

enemigas. Los utopistas, igual que los actuales apóstoles del

deber social, no querían admitir la lucha de clases. Por lo tan‐

to, mezclar al marxismo con las concepciones de los anti‐

guos socialistas sería exponerse a cometer errores muy gra‐

ves.



101

Examinemos ahora lo que Bernstein denominaba como

blanquismo, y no encontraremos divergencias menores.



102

Pies de página:

44.. Menger, A., op. cit., p. 138.

45.. Ibíd., p. 76.

46.. A lo sumo pueden recibir un salario igual al del obrero mejor pago (Men‐

ger, A., op. cit., p. 177).

47.. Pecqueur, C., Théorie nouvelle d’économie sociale et politique, París, Fran‐

cia, 1842, p. 497.

48.. La distinción entre trabajo muerto o capital y trabajo vivo entró en la lite‐

ratura marxista con el Manifiesto comunista.

49.. Pecqueur, C., op. cit., p. 512.

50.. Ibíd., pp. 583-586.

51.. El Capital, Siglo XXI editores, Buenos Aires, Argentina, 2004, t. III, prime‐

ra parte.

52.. Marx no me parece haber dado una idea del todo completa de esta lucha

en El Capital (t. 1, cap. XV, “La Fábrica”); Andrew Ure, del cual toma sus princi‐

pales datos, cuenta que los primeros tejidos mecánicos fracasaron porque Wyatt

era de naturaleza demasiado blanda; treinta años después, Arkwright tuvo éxito,

porque tenía “la energía y la ambición de Napoleón” (El Capital t. I, col. 2, y Ure,

A., Philosophie des manufactures, Thomson-Gale, París, 2005, t. I, pp. 21-31). So‐

bre la brutalidad de los antiguos obreros ingleses que trabajaban la lana, Cf. Ure,

A., op. cit., p. 13 y pp. 267-271. Para la época en la que escribió Marx ya se habían

producido grandes cambios.

53.. Proudhon, P.-J., Sistema de las contradicciones económicas, o filosofía de

la miseria, Ed. Júcar, Madrid, 1975. Les reprochaba su indiferencia frente a la re‐

vuelta de los trabajadores de la seda.

54.. En la Carta sobre el programa de Gotha se pueden leer observaciones no‐

tables sobre esta igualdad de derecho y desigualdad de las condiciones.



103

55.. Marx, K., op. cit. La revolución fundó todo su derecho sobre las condicio‐

nes de existencia de los proletarios agrícolas que explotaban tierras que les fue‐

ron anteriormente concedidas feudalmente: se consideró que los descendientes

de quienes antiguamente habían dado esas concesiones carecían de títulos, y el

domaine utile de los plebeyos se convirtió en la propiedad plena del Código Na‐

poleónico. Viollet estima que se puede afirmar que todas las tierras francesas se

convirtieron en censales, dado que todos le pagamos al Estado derechos de trans‐

misión del patrimonio que representan los antiguos derechos de relevamiento, de

laudemios y de ventas (Précis de l’histoire du droit français, primera edición, p.

607). El derecho de los plebeyos se convirtió en el derecho general de los france‐

ses.

56.. Guesde, J., Quatre ans de lutte de classe à la Chambre, t. II, p. 96.

57.. “Se tendrá por guía única al interés…” (Deville, G., El capital, Ed. Claridad).



104



105

V

Lo esencial en las nociones revolucionarias de
Marx: idea de clase - Teoría antigua de la

destrucción del Estado - Los intelectuales -
Analogía de la revolución blanquista y de la teoría
hegeliana, y según Bernstein sus diferencias - Los

mitos sociales

a) El blanquismo 58, en el fondo, no es más que la revuelta

de los pobres conducida por un estado-mayor revoluciona‐

rio. Tal revuelta puede pertenecer a cualquier época, inde‐

pendientemente del régimen de producción. Marx, por el

contrario, considera una revolución hecha por un proletaria‐

do de productores que adquirieron la capacidad económica,

la inteligencia del trabajo y el sentido jurídico, bajo la in‐

fluencia misma de las condiciones de producción. En el cua‐

dro esquemático que se encuentra el penúltimo capítulo del

primer volumen del Capital se dice que así fue como se disci‐

plinó, unió y organizó a la clase de trabajadores. Creo que

aquí Marx describe un proceso hacia la razón: de la discipli‐

na se marcha a la organización, es decir, hacia una constitu‐

ción jurídica. Sin cierta constitución jurídica ni siquiera se

podría decir que exista una clase plenamente desarrollada.



106

Los pobres pueden dirigirse a los ricos para recordarles

que deberían cumplir con ellos el deber social que la filantro‐

pía y la caridad cristiana imponen a las clases superiores.

Pueden incluso sublevarse para imponer su voluntad y preci‐

pitarse sobre las cosas buenas que estaban colocadas fuera

de su alcance. Pero en uno u otro caso no existe ninguna

idea jurídica que la sociedad pueda adquirir. El futuro depen‐

de de la buena voluntad de los jefes que encabezan el movi‐

miento. Puede que conduzcan a los hombres hacia una de

esas sociedades apacibles, a las que Renan no consideraba

aptas para sostener la carga de una alta cultura política y na‐

cional 59, o bien a una sociedad análoga a la de la Edad Me‐

dia, en la cual “la voz tonante de los profetas, interpretada

por San Jerónimo, espanta a los ricos y poderosos, y en be‐

neficio de los provechos pobres, reales o supuestos, impide

todo desarrollo industrial, científico y mundano” 60, o bien,

finalmente, a una jaquerie, como temían los utopistas.

Ninguna de estas hipótesis habría sido adecuada para Ma‐

rx; no tenía ninguna simpatía por la moral del renuncia‐

miento budista: veía al futuro bajo la forma de un prodigioso

desarrollo industrial. En cuanto a la jaquerie, no olvidemos

el horror con el que habla de los revolucionarios rusos que

querían tomar como modelo al cosaco Razin, jefe de una in‐

surrección contra el zar Alexis, padre de Pedro el Grande 61.

La sociedad nueva se tiene que constituir sobre el progreso

tecnológico, la ciencia y el derecho.



107

En la época en la que Marx escribió no tenía frente a sus

ojos la suficiente cantidad de experiencias obreras como para

hacerse una noción perfectamente clara de los medios que

podrían permitirle al proletariado alcanzar el grado de ma‐

durez que consideraba necesario para realizar su revolución

emancipadora. Por lo general se limitó a dar fórmulas suma‐

rias y simbólicas, casi siempre felices, pero cuando quería

pasar a la práctica corriente, como hombre de acción, su ins‐

piración fue mucho menor. No olvidemos que solo actuamos

bajo la acción de recuerdos que están mucho más presentes en

nuestra alma que los hechos actuales. Por lo tanto, Marx debía

mostrarse mucho más retardatario como hombre práctico

que como filósofo: como casi todos sus contemporáneos, su‐

fría la influencia de los modelos que dejó la Revolución, aun

cuando su doctrina económica debería haberlo llevado a re‐

conocer la extrema diferencia que existía entre ambas épo‐

cas.

Es por eso que nos equivocaríamos mucho buscando la

verdadera inteligencia del marxismo en los consejos que Ma‐

rx y Engels les dieron a sus contemporáneos: “Pasaron de

largo impasiblemente al lado de los errores más groseros del

blanquismo”, dijo Bernstein 62. Es cierto, aunque probable‐

mente esto no se deba tanto a la dialéctica hegeliana como

supone el autor.

El marxismo difiere particularmente del blanquismo en

que descarta la noción de partido, que era central en la con‐

cepción de los revolucionarios clásicos, para volver a la no‐



108

ción de clase 63. Pero ya no tenemos la noción vaga y vulgar

de clase del sociólogo, entendida como un amontonamiento

de personas de la misma condición; tenemos una sociedad de

productores, que adquirieron las ideas que corresponden a

su estado, y que consideran que tienen una unidad comple‐

tamente análoga a la de las unidades nacionales. Ya no se

trata de conducir al pueblo, sino de llevar a los productores a

pensar por sí mismos, sin apoyarse en una tradición burgue‐

sa.

b) En todos los países y en todos los tiempos el partido tie‐

ne como objeto conquistar el Estado y utilizarlo en provecho

de los intereses del partido y de sus aliados. Por el contrario,

hasta estos últimos años los marxistas decían que querían

suprimir el Estado; esta doctrina se presentaba con un lujo

de detalles, y a veces incluso de paradojas, que no dejaban

ninguna duda acerca de su sentido. Las cosas cambiaron na‐

turalmente de aspecto cuando los éxitos electorales llevaron

a los jefes socialistas a ver que la posesión del poder ofrece

grandes ventajas, aun cuando esta posesión fuera mínima,

como ola que se puede obtener por la conquista de las muni‐

cipalidades. Es el espíritu del Estado el que recuperó su lugar

en el marxismo, debido a una razón puramente material: la

organización de los obreros socialistas como partido político.

En el Estudio sobre el socialismo científico, escrito en 1883

por Gabriel Deville y editado como prefacio de su análisis de

El capital, se lee: “Contrariamente a lo que afirma cierto bur‐

gués que ha entrado en el socialismo como el gusano en la



109

fruta, para satisfacer sus apetitos malsanos desorganizándolo
64, el Estado no es el conjunto de los servicios públicos ya

constituidos, es decir algo que no necesita más que de co‐

rrecciones aquí y allá. No se trata de perfeccionar el Estado,

sino de suprimirlo… Para destruirlo algo, no es un buen sis‐

tema comenzar por fortificarlo. Y favorecer la acumulación

del Estado de los medios de producción, es decir, de domina‐

ción, sería aumentar su capacidad de resistencia” 65. Podría‐

mos citar muchas otras opiniones emitidas en la misma épo‐

ca sobre el peligro que corre el socialismo por la extensión

de los servicios públicos.

Me parece que Engels escribió efectivamente su libro so‐

bre “El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado”

porque pensaba mostrar a través de la historia que la exis‐

tencia del Estado no es tan necesaria como piensa mucha

gente. Se leen allí, por ejemplo, estas conclusiones: “Al llegar

a cierta fase del desarrollo económico, que estaba necesaria‐

mente ligada a la división de la sociedad en clases, esta divi‐

sión hizo del Estado una necesidad. Ahora nos aproximamos

con rapidez a una fase de desarrollo de la producción en que

la existencia de estas clases no solo deja de ser una necesi‐

dad, sino que se convierte positivamente en un obstáculo pa‐

ra la producción. Las clases desaparecerán de un modo tan

inevitable como surgieron en su día. Con la desaparición de

las clases desaparecerá inevitablemente el Estado. La sociedad,

reorganizando de un modo nuevo la producción sobre la ba‐



110

se de una asociación libre de productores iguales, enviará to‐

da la máquina del Estado allí adonde desde entonces estará

su sitio: el museo de antigüedades”. 66

Para entender bien la transformación que se ha operado

en el pensamiento socialista, debemos examinar cual es la

composición del Estado moderno. Es un cuerpo de intelec‐

tuales investido de privilegios, que posee medios llamados

políticos para defenderse contra los ataques que propinan

otros grupos de intelectuales, ávidos de poseer los beneficios

de los empleos públicos. Los partidos se constituyen para

conquistar estos empleos, y son análogos al Estado. Podría‐

mos por lo tanto precisar la fórmula que Marx postuló en el

Manifiesto Comunista: “Todos los movimientos han sido has‐

ta ahora realizados por minorías o en provecho de las mino‐

rías” 67: diríamos que todas nuestras crisis políticas consisten

en el desplazamiento de intelectuales por otros intelectuales.

Por eso, siempre tienen como resultado mantener el Estado,

y a veces incluso reforzarlo, aumentando el número de sus

co-interesados. Marx oponía la revolución proletaria a todas

aquellas que han quedado en la historia. Consideraba que es‐

ta revolución futura estaba destinada a hacer desaparecer a

“toda superestructura formada por las capas de la sociedad

oficial” 68. Tal fenómeno implicaría la desaparición de los in‐

telectuales y de sus fortalezas, que son el Estado y los parti‐

dos políticos. Según la concepción marxista, la revolución se

realiza por los productores, acostumbrados al régimen de ta‐

ller de la gran industria, quienes reducen a los intelectuales a



111

no ser más que empleados de oficina, cumpliendo la menor

cantidad de tareas posible. Todos saben en efecto que mien‐

tras más débil sea su personal administrativo mejor conduci‐

do se considera un negocio.

Se pueden encontrar numerosos testimonios relativos a

las opiniones de Marx sobre los intelectuales revolucionarios

en la circular de la Internacional del 21 de julio de 1873. Im‐

porta muy poco si los hechos por los que se acusa a los ami‐

gos de Bakunin son rigurosamente exactos; todo lo que im‐

porta es la apreciación que hace Marx de esos hechos. Lo

que se reprueba con la mayor energía es la totalidad del

blanquismo y sus estados-mayores burgueses.

Marx le reprocha a su adversario haber formado una aso‐

ciación política tan autoritaria que se podría creer que está

inspirada por un espíritu bonapartista 69. “Hemos reconsti‐

tuido así todos los elementos del Estado autoritario, y con

más fuerza que antes. Importa poco si a esa maquinaria le

damos el nombre de Comuna revolucionaria organizada de

abajo hacia arriba. Además, Bakunin califica a su organiza‐

ción de Estado revolucionario nuevo” 70. Encabezando esta

asociación estaban los principales destinatarios de la cólera

de Marx, sus iniciadores burgueses: “Decir que los cien her‐

manos internacionales deben servir de intermediarios entre

la idea revolucionaria y los instintos populares es cavar un

abismo infranqueable entre la idea revolucionaria aliancista

y las masas proletarias; es proclamar la imposibilidad de re‐

clutar cien guardas fuera de las clases privilegiadas”. De este



112

modo, habría un estado-mayor de burgueses revolucionarios,

que trabaja sobre las ideas y le dicen al pueblo lo que debe

pensar, y un ejército popular que queda como carne de ca‐

ñón, de acuerdo a la expresión de Marx 71.

Es sobre todo contra los “aliancistas” italianos que en‐

contramos los reproches más violentos. Como Bakunin, en

una carta del 5 de abril de 1872, se había congratulado de

que en Italia existía “una juventud ardiente, enérgica, com‐

pletamente desplazada, sin carrera y sin salida que se echaba

en los brazos del socialismo revolucionario”, Marx señalaba

al respecto lo siguiente: “Todas las supuestas secciones de la

Internacional italiana están dirigidas por abogados sin cau‐

sas, médicos sin enfermos ni ciencia, estudiantes de billar,

viajantes y otros empleados de comercio, y sobre todo perio‐

distas de la pequeña prensa… Apropiándose de todos los car‐

gos oficiales de las secciones, la Alianza logró forzar a los

obreros italianos a que, para entrar en comunicación entre

ellos y con los otros consejos de la Internacional, tuvieran

que pasar por las manos de los aliancistas desclasados que

encontrarán en la Internacional una carrera y una salida”. 72

Difícilmente se podría mostrar más asco por la invasión

de organizaciones proletarias por parte de los intelectuales

que traen los hábitos de las máquinas políticas. Marx percibe

claramente que tal forma de proceder no puede llevar a la

emancipación del mundo de los productores. ¿Cómo podrían

estos poseer la capacidad necesaria para dirigir la industria,



113

si se los obliga a colocarse bajo la tutela de los políticos para

organizarse? Esto es una absurdez que evidentemente indig‐

naba a Marx.

c) Bernstein tiene probablemente razón cuando estima

que Marx fue llevado a expresar simpatías por el blanquismo

debido a la similitud que pensaba percibir entre la revolu‐

ción blanquista y el cambio violento que la dialéctica hege‐

liana le había hecho concebir en la historia próxima. 73 Pero

Bernstein se equivoca cuando supone que existe una analo‐

gía fundamental entre las ideas blanquistas y las concepcio‐

nes que Marx deduce del hegelianismo; solo hay una analo‐

gía accidental respecto al aspecto que tomaron los aconteci‐

mientos de 1848. Para esa época se plagiaba tanto como se

pudiera a la Revolución, y más adelante Marx habría de tra‐

tar como farsa a esta imitación de hombres del 93. Los blan‐

quistas, pobremente provistos en ideas, no veían ninguna di‐

ficultad en proceder como en los años del Terror: medidas

dictatoriales a favor de los pobres, proscripciones y transfor‐

maciones tan rápidas que toda contraofensiva de los adver‐

sarios exigía una contrarrevolución que tendría que ser muy

peligrosa para la seguridad de los nuevos intereses; después

de la Revolución Francesa, los temores de ese peligro, consti‐

tuirían una garantía muy fuerte a favor de los resultados ob‐

tenidos. El blanquismo sabía que no tenía demasiada influen‐

cia en el país, debía tener un programa de revolución con‐



114

centrada, y quería dar el salto hacia una época nueva con la

misma audacia con la que se hace suceder a dos contrarios

en la dialéctica de la escuela hegeliana.

El blanquismo no estaba necesariamente ligado con la idea

de una revolución absoluta: como todos los partidos, tuvo

que adoptar una actitud variable, según sus intereses políti‐

cos. Desde el momento que estuvo seguro de que en Francia

el apoyo de un diputado socialista era útil 74, el partido revo‐

lucionario no despreció los medios de influencia que podía

obtener de sus relaciones con el gobierno 75. La manera de

concebir la revolución que Marx había sido conducido a lle‐

var gracias a la dialéctica hegeliana hace imposible que esta

evolución que blanquismo sufrió, como la debe sufrir todo

partido político. Bernstein es muy crítico frente a esta dialéc‐

tica hegeliana, debido a que concentra a la revolución en un

solo acto, lo que le parece poco compatible con las necesida‐

des de la vida política en nuestros países modernos. De ha‐

ber ido hasta el fondo de la cuestión, hubiera reconocido al‐

go aun más importante: que su maestro describió siempre a

la revolución bajo una forma mítica, por lo cual, el acuerdo

entre el marxismo y el blanquismo solo era aparente. El pri‐

mero habla de una conmoción ideal, que expresa en imáge‐

nes, mientras que el segundo habla de un cambio que supone

dirigir en razón de las circunstancias que se presentan.

El blanquismo no estaba necesariamente ligado con la idea

de una revolución absoluta: como todos los partidos, tuvo

que adoptar una actitud variable, según sus intereses políti‐



115

cos. Desde el momento que estuvo seguro de que en Francia

el apoyo de un diputado socialista era útil, el partido revolu‐

cionario no despreció los medios de influencia que podía ob‐

tener de sus relaciones con el gobierno. La manera de conce‐

bir la revolución que Marx había sido conducido a llevar gra‐

cias a la dialéctica hegeliana hace imposible que esta evolu‐

ción que blanquismo sufrió, como la debe sufrir todo partido

político. Bernstein es muy crítico frente a esta dialéctica he‐

geliana, debido a que concentra a la revolución en un solo

acto, lo que le parece poco compatible con las necesidades de

la vida política en nuestros países modernos. De haber ido

hasta el fondo de la cuestión, hubiera reconocido algo aun

más importante: que su maestro describió siempre a la revo‐

lución bajo una forma mítica, por lo cual, el acuerdo entre el

marxismo y el blanquismo solo era aparente. El primero ha‐

bla de una conmoción ideal, que expresa en imágenes, mien‐

tras que el segundo habla de un cambio que supone dirigir

en razón de las circunstancias que se presentan.

El penúltimo capítulo del primer volumen de El Capital no

deja ninguna duda sobre el pensamiento íntimo de Marx; re‐

presenta la tendencia general del capitalismo gracias a fór‐

mulas que muchas veces serían muy discutibles, si se las

aplicara al pie de la letra a los fenómenos actuales; se podría

decir que las esperanzas revolucionarias del marxismo eran

vanas, puesto que los trazos de ese cuadro perdieron su rea‐

lidad. Se ha vertido una infinita cantidad de tinta a propósito

de esta catástrofe final que debía estallar luego de una re‐



116

vuelta de los trabajadores. No hay que tomar este texto al pie

de la letra, estamos en presencia de lo que he denominado

un mito social. Tenemos un esbozo muy colorido, que da una

idea muy clara del cambio, pero del cual ningún detalle po‐

dría discutirse como un hecho histórico previsible. 76

Al buscar de qué manera los espíritus se han preparado

siempre para las revoluciones, resulta sencillo reconocer que

recurrieron a mitos sociales, cuyas fórmulas variaron de

acuerdo con el tiempo. Nuestra época exige una literatura

más sobria que la que se utilizaba en el pasado, y Marx tuvo

el mérito de desembarazar a su mito revolucionario de todas

las fantasmagorías que tantas veces han hecho buscar una

tierra de Jauja. El mito no se presta a una descomposición

del cambio en capas sucesivas, de las que fuera posible hacer

una serie y que, desplegadas a lo largo de un extendido espa‐

cio de tiempo, pudieran ser vistas como formando una evo‐

lución. Esta transformación es necesaria en toda acción lle‐

vada adelante por un partido político, y se ha operado cada

vez que los socialistas han entrado a los parlamentos; resulta

imposible con el mito, que presenta a la revolución en blo‐

que, como una totalidad indivisible. 77



117

Pies de página:

58. Recuerdo una vez más que aquí no se trata tanto de las ideas de Blanqui

sino de la tradición jacobina a la que Bernstein definió con la palabra “blanquis‐

mo”.

59. Renan, E., Histoire du peuple d’Israël, t. III, p. 279, da como ejemplo a los

pueblos budistas.

60. Renan, E., Histoire du peuple d’Israël, t. III, p. 279, da como ejemplo a los

pueblos budistas. t. II, p. 540.

61. L’Alliance de la démocratie socialiste et l’Association internationale des tra‐

vailleurs, 1873, pp. 62-63 y p. 104.

62. Bernstein, E., op. cit., p. 63.

63. Los utopistas se ocupaban mucho de las clases, pero todavía no entendían

este término en su sentido moderno.

64. Se trata de Paul Brousse, antiguo amigo de Bakunin, que se había converti‐

do en el jefe del partido de las reformas sociales; en Le Prolétaire del 24 de no‐

viembre 1883, Paul Brousse declara que hoy en día el voto es más científico que

el asesinato de los príncipes.

65. Deville, G., op. cit., pp. 16-17.

66. Engels, F., Origines de la société, París, Ed. Sociales, 1975, p. 281.

67. Marx, K., op. cit.

68. Marx, K., op. cit.

69. L’Alliance de la démocratie…, p. 11.

70. L’Alliance de la démocratie…, p. 14

71. L’Alliance de la démocratie…, p. 15

72. L’Alliance de la démocratie…, pp. 48-49.



118

73. Bernstein, E., op. cit., p. 49. Bernstein creía que 48 horas bastarían para

cambiar la orientación de la sociedad.

74. Podemos leer, por ejemplo, en Le Cri de Paris del 15 se septiembre de 1907,

una divertida crítica de los socialistas que se aprovechan de los beneficios del po‐

der y pretenden permanecer independientes; el diario asegura que los más diver‐

sos entornos socialistas proporcionan muchos funcionarios en los gabinetes de

los ministros.

75. No se trata de una crítica dirigida hacia la gente, sino de la constatación de

una necesidad ineluctable, derivada del régimen parlamentario.

76. Cf. Sorel, G., Introduction à l’économie moderne, AMS Press, París, 1975, pp.

375-377.

77. Cf. la carta a Daniel Halévy en Le Mouvement socialiste de agosto-septiem‐

bre de 1907 y en Réflexions sur la violence (1908).



119



120

VI

Renacimiento de la idea revolucionaria: papel de
Fernand Pelloutier - Reacción del sindicalismo

sobre los marxistas - Depuración del marxismo -
Huelga general - La democracia y el

tradeunionismo protegido - Imposibilidad de
prever el futuro - Los renacimientos

E L ANÁLISIS ANTERIOR NOS lleva a reconocer que el marxismo no

se podría transformar como lo pensaba Bernstein: no se lo

podría conciliar con un proyecto de organización industrial

y política, ni tampoco con una doctrina sobre la justicia que

permita juzgar a los jefes de los talleres y de Estados. Está

encerrado por completo en la preparación del proletariado

revolucionario, por lo que no es apto para razonar sobre los

que mandan en la sociedad, de quienes los utopistas no de‐

jan de ocuparse. Se debería decir del marxismo que es una fi‐

losofía de los brazos y no una filosofía de las cabezas 78, ya que

solo tiene una cosa en mente: llevar a la clase obrera a en‐

tender que todo su futuro depende de la noción de lucha de

clases; comprometerla en un camino en el que, organizándo‐

se para la lucha, pueda encontrar los medios para prescindir

de sus patrones; persuadirla de que no debe tomar ningún

ejemplo de la burguesía. Por otro lado, no se podría confun‐



121

dir al marxismo con los partidos políticos, por más revolu‐

cionarios que sean, porque estos están obligados a funcionar

como los partidos burgueses, modificando su actitud de

acuerdo a las necesidades que imponen las circunstancias

electorales, y llegando a acuerdos por necesidad con otros

grupos que tienen clientelas electorales análogas, mientras

que el marxismo sigue invariablemente ligado a la conside‐

ración de una revolución absoluta.

Se podría haber pensado, hace unos años, que los tiempos

del marxismo ya habían pasado, y que al igual que muchas

doctrinas filosóficas iba a tener que ocupar su lugar en la ne‐

crópolis de los dioses muertos; únicamente un accidente his‐

tórico podría devolverle la vida. Para eso, haría falta que el

proletariado se organizara con intenciones claramente revo‐

lucionarias, es decir, permaneciendo completamente por fue‐

ra de la burguesía.

Distintas circunstancias llevaron a algunos hombres, que

habían visto de cerca las formas de actuar de los políticos, a

intentar llevar a cabo un esfuerzo en ese sentido. Es extre‐

madamente notable que no conocieran al marxismo más que

de una forma muy superficial: sin duda, habían leído los fo‐

lletos y periódicos guesdistas en los cuales no habían en‐

contrado nada que pudiera darles alguna satisfacción. Las

fórmulas en las que se resumía al marxismo en Francia les

parecían inútiles, falsas o susceptibles de enredar las ideas.



122

Uno de los propagandistas del sindicalismo revolucionario

y anti-político fue Fernand Pelloutier, sobre cuyo mérito no

se podría insistir demasiado. “Llevado a la flor de la edad por

una atroz enfermedad, muerto en condiciones cercanas a la

miseria” 79, Pelloutier no pudo dar en sus escritos más que

una idea muy pobre de lo que hubiera podido producir. Pero

cuando llegue la hora de la justicia histórica, se le rendirá

homenaje a las tareas tan importantes que comenzó, y este

gran socialista será ilustre, mientras que se habrá olvidado

desde mucho tiempo atrás a los que ocupan los primeros lu‐

gares en nuestros parlamentos y que representan socialismo

a ojos de los maravillados burgueses. 80

Pelloutier tenía un sentido muy claro de la necesidad de

fundar al socialismo actual sobre una separación absoluta de

las clases, y sobre el abandono de cualquier esperanza de

una renovación política; veía en las Bolsas de trabajo la or‐

ganización más completa de las tendencias revolucionarias

del proletariado; en 1900 invitaba a todos aquellos que no

querían alistarse en el “partido” a “seguir mas metódicamen‐

te y más obstinadamente que nunca la obra de educación

moral, administrativa y técnica necesaria para hacer viable

una sociedad de hombres libres”. En el mismo folleto decía

que es necesario “probarle experimentalmente a la multitud

obrera, en el seno de sus propias instituciones, que es posible

un gobierno así como armarlo contra las sugestiones irritan‐

tes del capitalismo”. 81



123

Al seguir de cerca esta organización del sindicalismo revo‐

lucionario y adversario de los políticos, ciertas personas que

habían reflexionado largamente sobre el marxismo se dieron

cuenta de que el nuevo movimiento ofrecía singulares analo‐

gías con la doctrina de su maestro. También constataron que

los jefes de los partidos socialistas solo podían decir sobre

estos temas cosas de una pobreza tremenda. Hasta entonces

se había reivindicado para el marxismo la comprensión de la

preparación revolucionaria del proletariado 82, y se veía que

los doctores del marxismo estaban desorientados frente a

una organización concebida de acuerdo con el principio de la

lucha de clases, entendida de manera estricta. Para salir del

atolladero, estos doctores denunciaron indignados una

contraofensiva del anarquismo, dado que muchos anarquis‐

tas, por consejo de Pelloutier, habían entrado en los sindica‐

tos y en las Bolsas de trabajo. Pero las palabras importan po‐

co para el que quiere ir hasta el fondo de las cosas y el culto

de las etiquetas es bueno para los parlamentarios.

La nueva escuela adquirió lentamente una idea de su inde‐

pendencia en relación con los antiguos partidos socialistas;

no pretendía formar un partido nuevo que viniera a dispu‐

tarles a los demás su clientela obrera; su ambición era muy

distinta, era entender la naturaleza del movimiento, la cual

parecía para todos ininteligible. Procedió de una manera

completamente distinta a lo que hacía Bernstein; rechazó de

a poco todas las fórmulas que provenían tanto del utopismo

como del blanquismo, purgando así al marxismo tradicional



124

de todo lo que no era específicamente marxista, y buscando

conservar solo lo que de acuerdo a ella era el núcleo de la

doctrina, lo que le aseguraba la gloria de Marx.

Los autores que habían criticado a Marx le habían repro‐

chado haber utilizado un lenguaje repleto de imágenes, que

no les parecía conveniente para una investigación supuesta‐

mente científica. Son las partes simbólicas que antaño se

consideraban de dudoso valor, por el contrario, las que re‐

presentan el valor definitivo de la obra. Hoy en día sabemos,

gracias a la enseñanza de Bergson, que el movimiento se ex‐

presa sobre todo con imágenes, que el pensamiento funda‐

mental de un filósofo se envuelve con las fórmulas míticas, y

que la metafísica no puede utilizar el lenguaje que le convie‐

ne a la ciencia. Por otra parte, fue precisamente al recurrir a

esas partes descuidadas que la nueva escuela pudo llegar a

una inteligencia completa del sindicalismo revolucionario.

La catástrofe, que era la gran piedra del escándalo para los

socialistas que querían que el marxismo fuera acorde a la

práctica de los políticos de la democracia, corresponde per‐

fectamente con la huelga general, que para los sindicalistas

revolucionarios representa el advenimiento del mundo futu‐

ro. No se puede acusar a estos de haber sido engañados por

la dialéctica hegeliana, y tampoco son imitadores del blan‐

quismo, dado que rechazan la dirección de los políticos, in‐

cluso de los más avanzados. Así, por la observación de los

hechos que se manifiestan en el proletariado, llegamos a en‐



125

tender el valor de las imágenes empleadas por Marx y estas a

su vez nos permiten valorar mejor el alcance del movimiento

obrero.

Asimismo, la noción de lucha de clases permanecía como

algo bastante vago mientras no se tuvo frente a los ojos a or‐

ganizaciones obreras concebidas como lo hacía Pelloutier,

como organizaciones de productores que conducen sus asun‐

tos por sí mismos, sin tener necesidad de recurrir a las luces

que poseen los representantes de las ideas burguesas. En el

folleto previamente citado, Pellouter exponía la situación de

sus amigos del siguiente modo: “Proscritos del Partido, debi‐

do a que, sin ser menos revolucionarios que Vaillant y Gues‐

de, y tan resueltamente partidarios de la supresión de la pro‐

piedad individual, somos además lo que ellos no son, rebel‐

des a toda hora, hombres verdaderamente sin dios, sin pa‐

trón y sin patria, enemigos irreconciliables de todo despotis‐

mo, moral o material, individual o colectivo, es decir de las

leyes y las dictaduras incluyendo la del proletariado”. 83

Hombres animados con sentimientos de este tipo no pueden

más que poner en práctica bajo una forma rigurosa la doctri‐

na de la lucha de clases.

Los esfuerzos realizados por el gobierno francés luego del

caso Dreyfus para granjearse la buena voluntad de las perso‐

nas más destacadas del mundo obrero contribuyeron en mu‐

cho para dejar en claro la naturaleza de la relaciones existen‐

tes entre el socialismo y la democracia. Dado que hoy en día

la evolución está de moda, era imposible que no se conside‐



126

rara a la democracia como una etapa entre la sociedad aris‐

tocrática del Antiguo Régimen y el socialismo: nobles, bur‐

gueses, pequeños burgueses, obreros; la escala descendiente

de las fortunas correspondería a un movimiento hacia el go‐

bierno de los más pobres. Marx creía que el régimen demo‐

crático tiene como ventaja que la noción de lucha de clases

se hace mucho más fácil de entender, dado que la atención

de los obreros ya no se veía atraída por las luchas contra la

realeza o la aristocracia. Por el contrario, la experiencia nos

enseña que la democracia puede trabajar eficazmente para

impedir el progreso del socialismo, orientado al pensamiento

obrero hacia un tradeunionismo protegido por el gobierno.

Este peligro de la democracia aparece con gran claridad des‐

de que tenemos frente a los ojos dos formas opuestas de or‐

ganización sindical.

Nos vemos así llevados a observar con desconfianza las re‐

voluciones políticas; son posibles sin que el partido que

triunfa tenga detrás de sí a las masas obreras organizadas.

Una campaña en común contra el poder permite anudar re‐

laciones que pueden preparar una evolución del sindicalismo

hacia el tradeunionismo protegido. Los católicos realizan los

mayores esfuerzos para agrupar trabajadores en sindicatos a

los que les prometen el oro y el moro, con la esperanza de

atemorizar a los políticos radicales y salvar a la iglesia. El ca‐

so Dreyfus puede muy bien compararse con una revolución

política: hubiera resultado en una deformación completa del

socialismo, de no ser porque la entrada de muchos anarquis‐



127

tas en los sindicatos hizo que para esa época estos se orien‐

taran hacia el sindicalismo revolucionario, reforzando la no‐

ción de lucha de clases.

No debemos esperar que el movimiento revolucionario

pueda seguir una dirección convenientemente determinada

de antemano, ni que pueda ser conducido de acuerdo a un

plan maestro, como la conquista de un país, o que se lo pue‐

da estudiar científicamente desde otra época que no sea su

presente. Todo en él es imprevisible. 84

Debemos estar preparados para encontrar muchas desvia‐

ciones que parecerán volver a poner todo en cuestión. Habrá

momentos en los que se creerá perdido todo lo que se había

visto como definitivamente adquirido; el tradeunionismo in‐

cluso podrá parecer que será en ciertos momentos victorio‐

so. Es justamente por este carácter del nuevo movimiento re‐

volucionario que debemos evitar dar fórmulas que no sean

fórmulas míticas: la desproporción que existiría entre el es‐

tado realizado y el estado esperado podría llevar al desalien‐

to; la experiencia nos muestra que por esta vía muchos exce‐

lentes socialistas fueron abandonando el partido.

Cuando el desaliento de repente nos sorprende, debemos

recordar la historia de la Iglesia, una historia sorprendente

que desconcierta todos los razonamientos de los políticos,

los eruditos y los filósofos, que a veces podría creerse que

fue llevada por un genio irónico al que le gustaba acumular

lo absurdo, y en la que el desarrollo de las instituciones estu‐

vo atravesado por mil accidentes. En numerosas ocasiones



128

las personas más reflexivas pudieron decir que su desapari‐

ción era simplemente cuestión de unos cuantos años; pero

sin embargo las agonías aparentes fueron sucedidas por mo‐

mentos de rejuvenecimiento.

Los apologistas del catolicismo fueron tan impactados por

la incoherencia que presenta esta historia que pretendieron

que no se la podría explicar sin hacer intervenir los misterio‐

sos propósitos de la Providencia. Veo las cosas bajo un as‐

pecto más simple; veo que la Iglesia se salvó a pesar de los

errores de los jefes, gracias a las organizaciones espontáneas;

en cada momento de rejuvenecimiento se constituyeron nue‐

vos órdenes religiosos que sostuvieron el edificio en ruinas,

e incluso lo volvieron a erigir 85. Ese papel de los monjes tie‐

ne evidentes analogías con el de los sindicatos revoluciona‐

rios que salvan al socialismo; las desviaciones hacia el tra‐

deunionismo, que representan la amenaza siempre temible

para el socialismo, nos recuerdan esos relajamientos de las

reglas monásticas que terminan por borrar la separación que

sus fundadores habían querido establecer entre sus discípu‐

los y el mundo.

La prodigiosa experiencia que nos ofrece la historia de la

Iglesia es efectivamente conveniente para alentar a aquellos

que fundan grandes esperanzas en el sindicalismo revolucio‐

nario y que aconsejan a los obreros que no busquen ninguna

alianza sabiamente política con los partidos burgueses, por‐



129

que la Iglesia se aprovechó más de los esfuerzos que tendían

a separarla del mundo que de las alianzas entre los Papas y

los príncipes.



130

Pies de página:

78. Llamé la atención sobre este punto en Insegnamenti social…

79. Sorel, G., Insegnamenti social…, op. cit., pp. 53-54.

80. F. Pelloutier definió de este modo el papel de los militantes, tal como él lo

practicaba: “Puros de toda ambición, pródigos con nuestras fuerzas, dispuestos a

comprometer a nuestras personas en todos los cambios de batalla, y luego de ha‐

ber vapuleado a la policía y mofarnos del ejército, a retomar impasibles la pesada

tarea sindical, oscura, pero fecunda”. (Le Congrès général du Parti socialiste fran‐

çais, p. VIII).

81. Pelloutier, F., op. cit., p. VIII.

82. Labriola, A., Essais sur la conception matérialiste de l’histoire, Biblioteque

socialiste internationale, París, ed. M. Giard, 1928, pp. 40-41.

83. Pelloutier, F., op. cit., p. VII.

84. Una de las mayores ilusiones de los utopistas ha sido creer que se puede

deducir el plano del futuro cuando se conoce bien al presente. Contra tal ilusión,

ver lo que dice Henri Bergson en La evolución creadora, Espasa Calpe, Madrid,

1973.

85. Se trata de una concepción de la actividad de los primeros franciscanos que

fue muy popular en la Edad Media.



131



132

Libro compuesto en tipografías Spectral

(Production Type) y EB Garamond (diseñada por Georg

Duffner) distribuidas bajo licencia OFL.

Roboto Condensed Copyright 2017, Christian Robertson,

distribuida bajo licencia Apache v2.0.

https://www.productiontype.com/
http://scripts.sil.org/cms/scripts/page.php?site_id=nrsi&id=OFL_web
http://www.apache.org/licenses/LICENSE-2.0


133



134



135

ÍNDICE

Una interpretación de Georges Sorel 15
Prólogo 48
I 61
II 72
III 81
IV 89
V 104
VI 119


	Una interpretación de Georges Sorel
	Prólogo
	I
	II
	III
	IV
	V
	VI

